
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 96 - 100 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 96 - 100 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 96 ..................................................................................................................................... 3 

Giải Thích: Phẩm Như Hóa Thứ 87 ........................................................................................ 3 

Giải Thích: Phẩm Tát-Ðà-Ba-Luân Thứ 88 ............................................................................10 

Cuốn 97 ....................................................................................................................................19 

Cuốn 98 ....................................................................................................................................31 

Cuốn 99 ....................................................................................................................................51 

Phẩm 89 ................................................................................................................................51 

Giải Thích: Phẩm Ðàm-Vô-Kiệt Thứ 89 ..............................................................................51 

Cuốn 100 ..................................................................................................................................68 

Phẩm 90 ................................................................................................................................77 

Giải Thích: Phẩm Chúc Lụy Thứ 90 ...................................................................................77 

Cuốn 96  

Giải Thích: Phẩm Như Hóa Thứ 87 

(Kinh Ðại Bát-nhã hội 2 ghi: Phẩm Không Tính thứ 85) 

KINH:  Tu-bồ-đề bạch Phật: Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp bình đẳng, không 

có làm gì, thời Bồ-tát làm thế nào hành Bát-nhã ba-la-mật mà đối với pháp bình 

đẳng không lay động, lại hành việc của Bồ-tát như bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng 

sự v.v... ? 

Phật bảo Tu-bồ-đề:  Như vậy, như  vậy, như lời  ông nói.  Các pháp bình đẳng, 

không  có  làm  gì.   Nếu  chúng  sinh  tự  biết  các  pháp  bình  đẳng  thời  Phật  không 

dùng thần lực mà đối với các pháp bình đẳng không lay động, kéo chúng sinh ra 

khỏi chấp trước tướng tôi, ta; lấy Không mà làm cho thoát khỏi năm đường sinh 

tử cho đến làm cho thoát khỏi chấp trước tướng kẻ biết, kẻ thấy; làm cho thoát 

khỏi  sắc  tướng  cho  đến  thức  tướng,  nhãn  tướng  cho  đến  ý  tướng,  địa  chủng 

tướng cho đến thức chủng tướng; xa lìa tướng của tính hữu vi khiến được tướng 

của tính vô vi, mà tướng của tính vô vi tức là không. 

Tu-bồ-đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, dùng Không gì nên hết thảy pháp không? 

Phật dạy: Bồ-tát xa lìa tướng hết thảy pháp, dùng không ấy nên hết thảy pháp 

không.  Này Tu-bồ-đề, ý ông nghĩ sao, nếu có người biến hóa làm ra người biến 

hóa, việc biến hóa ấy phải chăng thật sự có cái chẳng không ư? 

Tu-bồ-đề  thưa:   Thưa  không,  bạch  Thế  Tôn.   Người  biến  hoá  ấy,  không  cái  gì 

thật  sự  mà  chẳng  không.   Người  biến  hóa  và  không  ấy  hai  việc  không  hợp, 

không tán; vì không không cho nên không, không nên phân biệt là không, là hóa, 

vì  sao?   Vì  trong  hai  việc  không  ấy  không  thể  có  được  là  không,  là  hóa,  vì  cớ 

sao?  Này Tu-bồ-đề, sắc tức là hóa; thọ, tưởng, hành, thức tức là hóa, cho đến 

trí Nhất thiết chủng tức là hóa. 

Tu-bồ-đề  bạch  Phật:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  nếu  pháp  thế  gian  là  hóa;  pháp  xuất 

thế gian như bốn niệm xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy 

giác phần, tám phần thánh đạo, ba môn giải thoát, mười lực của Phật, bốn điều 

không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, cùng các quả pháp 

và hiền thánh là Tu-đà-hoàn cho đến A-la-hán, Bích-chi Phật, Bồ-tát, chư Phật 

Thế Tôn, các pháp ấy cũng là hóa chăng? 

Phật  bảo  Tu-bồ-đề:   Hết  thảy  pháp  đều  là  hóa.   Ðối  với  pháp  ấy  có  pháp  do 

Thanh văn biến hóa, có pháp do Bích-chi Phật biến hóa, có pháp do Bồ-tát biến 

hóa, có pháp do chư Phật biến hóa, có pháp do phiền não biến hóa, có pháp do 

nghiệp nhân duyên biến hóa.  Vì nhân duyên ấy nên hết thảy pháp đều là hóa. 

Tu-bồ-đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, các phiền não dứt nên gọi là quả Tu-

đà-hoàn, quả Tư-đà-hàm, quả A-na-hàm, quả A-la-hán, đạo Bích-chi Phật, Phật 

đạo; dứt các phiền não tập khí đều là biến hóa chăng? 

Phật bảo Tu-bồ-đề:  Nếu pháp có tướng sinh, diệt, thời đều là biến hóa. 

Tu-bồ-đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, những pháp nào chẳng phải biến hóa? 

Phật dạy:  Nếu pháp không sinh, không diệt, là chẳng phải biến hóa. 

Tu-bồ-đề  thưa:   Thế  nào  là  pháp  không  sinh  không  diệt  thời  chẳng  phải  biến 

hóa? 

Phật dạy:  Như tướng Niết-bàn không đối, pháp ấy chẳng phải biến hóa. 

Tu-bồ-đề thưa:  Bạch đức Thế Tôn, như Phật tự nói: Các pháp bình đẳng, chẳng 

phải Thanh văn làm, chẳng phải Bích-chi Phật làm, chẳng phải Bồ-tát làm, chẳng 

phải chư Phật làm, dù có Phật hay không có Phật thời tính các pháp vẫn thường 

không; tính không tức là Niết-bàn, cớ sao nay nói pháp Niết-bàn chẳng phải như 

biến hóa? 

Phật bảo Tu-bồ-đề:  Như vậy, như vậy.  Các pháp bình đẳng, chẳng phải Thanh 

văn làm, cho đến tính không tức là Niết-bàn.  Nếu Bồ-tát mới phát tâm nghe hết 

thảy pháp đều rốt ráo, tính không cho đến Niết-bàn cũng đều như biến hóa thời 

tâm kinh sợ.  Vì hàng Bồ-tát mới phát tâm ấy nên phân biệt nói pháp có sinh diệt 

như biến hóa, pháp không sinh diệt chẳng như biến hóa. 

Tu-bồ-đề bạch Phật: Bạch đức Thế Tôn, làm thế nào dạy hàng Bồ-tát mới phát 

tâm khiến biết tính không ấy? 

Phật bảo Tu-bồ-đề:  Các pháp vốn có nay không ư? 

LUẬN:  Hỏi: Việc ấy Phật trước đã đáp rồi, nay cớ sao Tu-bồ-đề còn hỏi rằng: 

Nếu các pháp bình đẳng, không có làm gì, thời làm thế nào Bồ-tát đối với các 

pháp bình đẳng không lay động mà làm lợi ích lớn cho chúng sinh? 

Ðáp: Vì việc ấy khó hiều nên tuy trước đã nói mà nay hỏi lại.  Lại thời kinh sắp 

hết Phật nói tính không sâu xa, phàm phu và thánh nhân không thể hành được, 

không  thể  đến  được.   Nên  Tu-bồ-đề  biết  hết  thảy  pháp  tướng  bình  đẳng  chắc 

chắn  không,  thời  làm  thế  nào  Bồ-tát  trú  trong  pháp  ấy  mà  có  thể  làm  lợi  ích 

chúng  sinh,  vì  pháp  bình  đẳng,  không  có  tướng  tạo  tác,  mà  làm  lợi  ích  là  có 

tướng tạo tác?  Phật hứa khả lời Tu-bồ-đề, theo câu hỏi của Tu-bồ-đề mà đáp, 

hứa khả tính bình đẳng và đáp việc làm lợi ích chúng sinh.  Nghĩa là nếu chúng 

sinh  tự  biết  các  pháp  bình  đẳng  rốt  ráo  không,  thời  Phật  không  có  ơn  gì;  nếu 

người bệnh tự biết sắp qua khỏi thời thầy thuốc vô công. 

Tu-bồ-đề lại hỏi:  Nếu các pháp thật tướng rốt ráo không, không thể tạo tác, thời 

vì  cớ  gì  Bồ-tát  trú  trong  ấy  mà  làm  lợi  ích  chúng  sinh?   Nếu  Bồ-tát  dùng  pháp 

bình đẳng ấy làm lợi ích chúng sinh thời phá hoại thật tướng? 

Phật dạy: Bồ-tát không lấy các pháp thật tướng làm lợi ích chúng sinh, mà chỉ vì 

chúng sinh không biết pháp rốt ráo không nên Bồ-tát dạy khiến biết.  Bồ-tát giáo 

hóa chúng sinh, đó là cách đối trị tất đàn; Tu-bồ-đề cho đệ nhất nghĩa tất đàn là 

không  có  làm  lợi  ích  để  vấn  nạn.   Phật  đáp:   Chúng  sinh  điên  đảo  không  biết, 

Phật  chỉ  phá  cái  điên  đảo  ấy  mà  không  cho  là  thật.   Thế  nên  Bồ-tát  trú  trong 

tướng bình đẳng xa lìa tướng ngã cho đến tướng kẻ biết kẻ thấy, ấy gọi là chúng 

sinh không và đem pháp hết thảy vô ngã ấy giáo hóa chúng sinh.  Chúng sinh có 

hai, một là ái nhiều, hai là kiến nhiều.  Người ái nhiều gặp được pháp vô ngã ấy 

thời sinh tâm lìa dục, nghĩ rằng: Nếu vô ngã thời cần gì các vật khác mà tham? 

Người kiến nhiều tuy biết vô ngã mà đối với sắc pháp v.v... vẫn hý luận cho rằng 

hoặc thường hoặc vô thường.  Thế nên kế tiếp nói sắc tướng, năm uẩn, mười 

hai nhập, mười tám giới cho đến xa lìa tướng của tính hữu vi, khiến được tướng 

của tính vô vi, mà tướng vô tính tức là không; ấy gọi là pháp không. 

Hỏi:  Cớ gì Tu-bồ-đề hỏi dùng không gì cho nên hết thảy pháp không? 

Ðáp:  “Không” có nhiều thứ: Như trong lửa không có nước, trong nước không có 

lửa, cũng là không; trong ngũ uẩn không có ngã cũng như vậy.  Hoặc có chúng 

sinh  không,  hoặc  có  pháp  không.   Ðối  với  pháp  không,  có  người  nói  rằng  các 

pháp tuy không cũng chẳng phải không hết; như trong sắc không có vi trần gốc 

tồn tại.  Thế nên Tu-bồ-đề hỏi vì không gì nên hết thảy pháp không.  Phật đáp:  

Vì vô sở đắc rốt ráo không, nên xa lìa hết thảy tướng.  Do vậy mà trong đây nói 

chúng sinh không và pháp không.  Vì hai không ấy nên hết thảy pháp không có 

pháp nào chẳng không. 

Hỏi:  Nếu như vậy thời cớ gì trong đây nói lìa tướng hết thảy pháp? 

Ðáp:  Hết thảy pháp không thể phá hoại cùng tận, chỉ lìa cái ức tưởng tà vạy đối 

với nó nên tất cả pháp tự xa lìa.  Như người có thần thông vì hoại sắc tướng nên 

vách  đá  không  làm  chướng  ngại.   Như  Phật  nói:  Các  ông  đối  với  năm  uẩn  tu 

chánh ức niệm, dứt tham dục, được chánh giải thoát nên nói là lìa tướng.  Tu-

bồ-đề nghe  xong tâm kinh hãi, nghĩ rằng: Vì sao hết thảy pháp hoặc lớn  hoặc 

nhỏ đều không có căn gốc chơn thật?  Hạng phàm phu hư vọng có thể không có 

sự thật, còn thánh nhân phải có chút ít sự thật?  Tu-bồ-đề tuy là A-la-hán, rất quý 

Phật pháp, song vì hàng Bồ-tát mới pháp tâm cho nên hỏi Phật. 

Phật biết ý Tu-bồ-đề muốn làm rõ việc ấy nên nói thí dụ mà hỏi ngược lại Tu-bồ-

đề:  Ý ông nghĩ sao, như người biến hóa lại làm ra việc biến hóa, sự biến hóa ấy 

có căn gốc thật chẳng không chăng?  Ðáp:  Thưa không.  Sự biến hóa ấy không 

có  sự  thật  mà  chẳng  không.   Không  và  người  biến  hóa,  hai  việc  chẳng  hợp, 

chẳng tán, vì đều là không, nên dùng không không, nên không. 

Hỏi:  Cớ gì nói là vì không không, nên không? 

Ðáp:   Vì  phá  mười  tám  sự  thật  nên  có  mười  tám  không;  vì  phá  sự  biến  hóa 

không  trong  tâm  chúng  sinh  nên  dùng  không  không.   Người  thế  gian  đều  biết 

huyễn  hóa  không  trụ  lâu,  không  có  làm  gì  nên  gọi  là  không,  nên  nói  vì  không 

không, nên không, không nên phân biệt đó là không, là hóa.   Người phàm phu 

biết việc biến hóa là không, không thật, còn các pháp khác là thật.  Vì vậy mà lấy 

việc biến hóa ví dụ, nên biết các pháp khác cùng với biến hóa không khác nhau. 

Như  chỗ  hiểu  của  thánh  nhân  thời  không  được  dùng  biến  hóa  làm  ví  dụ,  vì 

không  có  phân  biệt.   Hết  thảy  pháp  gọi  là  năm  uẩn.   Phật  nói  sắc,  thọ,  tưởng, 

hành, thức không có cái gì chẳng là biến hóa, vì là không. 

Tu-bồ-đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, pháp phàm phu hư dối nên như biến 

hóa, pháp xuất thế gian cũng như biến hóa ư?  Nghĩa là bốn niệm xứ cho đến 

mười tám pháp không chung, hoặc pháp bốn niệm xứ theo mặt nhân duyên sinh 

cho  nên  như  hóa,  nhưng  quả  pháp  của  bốn  niệm  xứ  là  Niết-bàn  cũng  lại  như 

hóa ư?  Hoặc hành giả tu các pháp ấy là các bậc Tu-đà-hoàn cho đến Phật cũng 

lại như hóa ư? 

Phật  dạy:   Hoặc  hữu  vi  hoặc  vô  vi  và  các  hiền  thánh  đều  là  hóa,  vì  rốt  ráo 

không.  Nghĩa ấy từ phẩm đầu lại đây nơi nơi đã nói rộng.  Thế nên nói hết thảy 

pháp không, đều như hóa. 

Hỏi:  Nếu hết thảy pháp đều không, như hóa, cớ gì có các pháp sai khác? 

Ðáp:  Như việc Phật biến hóa và người khác biến hóa, tuy đều không thật mà có 

các hình tượng sai khác; cũng như các thứ thấy trong mộng.  Người thấy việc tốt 

xấu trong mộng có việc sinh mừng, có việc sinh sợ; như tượng trong gương tuy 

thật  sự  không  có  mà  tùy  theo  hình  thật  nên  tượng  có  đẹp  có  xấu.   Các  pháp 

cũng  như  vậy,  tuy  không  mà  mỗi  mỗi  có  nhân  duyên  sai  khác;  như  trong  đây 

Phật tự nói: Trong pháp biến hóa có Thanh văn biến hóa, có Bích-chi Phật biến 

hóa, có Bồ-tát biến hóa, có Phật biến hóa, có phiền não biến hóa, có nghiệp biến 

hóa; thế nên hết thảy pháp đều là biến hóa. 

Thanh văn biến hóa là ba mươi bảy pháp trợ đạo, bốn thánh đế cho đến ba môn 

giải thoát, vì sao?   Vì người Thanh văn trú trong trì giới, thiền định nhiếp tâm mà 

cầu Niết-bàn; quán trong thân ngoài thân bất tịnh  gọi là thân niệm  xứ.  Tu các 

pháp như vậy vì Niết-bàn nên siêng tinh tấn; pháp ấy vốn không nay có, có rồi lại 

không; ấy gọi là Thanh văn biến hóa. 

Bích-chi  Phật  biến  hóa  là  quán  mười  hai  nhân  duyên,  vì  sao?   Vì  trí  tuệ  của 

Bích-chi Phật sâu hơn trí tuệ của Thanh văn. 

Bồ-tát biến hóa là sáu Ba-la-mật với hai thứ thần thông do quả báo được và do 

tu được. 

Phật biến hóa là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình, mười trí lực, trí 

Nhất thiết chủng, vô lượng Phật pháp. 

Phiền não biến hóa là phiền não khởi lên các nghiệp lành, chẳng lành và vô ký; 

nghiệp  định,  nghiệp  bất định, nghiệp lành, chẳng lành,  bất động,  vô lượng  các 

nghiệp. 

Hỏi:  Các phiền não là pháp ác, làm sao có thể sinh nghiệp lành và nghiệp bất 

động? 

Ðáp:  Có hai nhân: Một là nhân gần, hai là nhân xa.  Người có tâm chấp ngã, vì 

muốn  thân  sau  được  giàu  vui  nên  tu  bố  thí,  ấy  là  nhân  gần;  vì  xa  lìa  thân  bất 

tịnh, sự suy não của cõi dục nên tu thiền định; ấy là nhân xa. 

Lại, có người nói: Hết thảy phàm phu đều do tâm chấp ngã nên tạo nghiệp.  Có 

người nói: Không có việc lìa tâm chấp ngã mà khởi lên thức thứ sáu, vì có tâm 

chấp ngã nên khởi lên thức thứ sáu; và tâm chấp ngã tức là căn gốc của phiền 

não. 

Hỏi:  Phiền não là tâm nhơ nhớp, tâm lành là tâm trong sạch; nhơ nhớp và trong 

sạch không hòa hợp được, cớ gì nói ở nơi tâm chấp ngã có thể khởi lên nghiệp 

lành? 

Ðáp:   Không  phải  vậy.   Hết  thảy  tâm  đều  cùng  sinh  với  tuệ,  trong  tâm  vô  minh 

cũng phải có tuệ.  Tuệ với vô minh trái nhau mà khởi lên trong một tâm; sạch và 

nhơ cũng như vậy.  Phàm phu chưa được thánh đạo thời làm sao có thể lìa tâm 

chấp ngã mà làm việc lành?  Trong phiền não sân v.v... thời không thể làm lành. 

Còn  tâm  chấp  ngã  thời  vô  kí  nhu  nhuyến,  nên  trong  tâm  phiền  não  sinh  khởi 

nghiệp lành và nghiệp bất động, không lỗi. 

Nghiệp  biến  hóa  là  sinh  ra  hết  thảy  quả  báo,  đó  là  sáu  đường.   Quả  báo  của 

nghiệp ác là ba đường ác; quả báo của nghiệp lành là ba đường lành.  Nghiệp 

ác có thượng, trung và hạ.  Thượng thời đọa địa ngục, trung thời đọa súc sinh, 

hạ  thời  đọa  ngạ  quỷ.   Nghiệp  lành  cũng  có  thượng,  trung  và  hạ.   Thượng  thời 

sinh cõi trời; trung thời sinh cõi người; hạ thời sinh cõi A-tu-la.  Nghiệp lành có 

phân  biệt  các  thứ  nặng  nhẹ,  nghiệp  ác  cũng  có  phân  biệt  nặng  nhẹ.   Thứ  lớp 

nặng nhẹ như nói ở trong cảnh địa ngục, các đạo khác cũng đã nói như trong 

phẩm Phân biệt nghiệp. 

Hỏi:  Nếu từ nghiệp mà có, thời cớ gì nói biến hóa? 

Ðáp:   Người  phàm  phu  thấy  các  pháp  chẳng  như  biến  hóa;  còn  thánh  nhân  vì 

biết rốt ráo không nên dùng thiên nhãn xem thấy chúng sinh đều không có đầu, 

cuối,  khoảng  giữa.   Như  người  chủ  biến  hóa  đi  đến  nơi  xa  làm  việc  biến  hóa; 

nghiệp cũng như vậy, từ trong đời quá khứ làm ra thân này.  Như việc biến hóa 

có thể làm cho con người sinh lo, mừng, sợ hãi.  Người trí thấy đều không có gì 

thật, mà người ta vọng sinh ra lo, mừng, thật đáng cười; nghiệp cũng như vậy, 

nên nói nghiệp biến hóa. 

Hỏi:  Các biến hóa ấy đều do nghiệp làm ra, cớ gì không chỉ nói nghiệp biến hóa 

mà nói thêm các biến hóa khác? 

Ðáp:   Nghiệp  có  hai  thứ  là  nghiệp  sạch  và  nghiệp  nhơ.   Nghiệp  sạch  là  Thanh 

văn biến hóa cho đến Phật biến hóa; nghiệp nhơ là phiền não biến hóa. 

*   Lại  nữa,  có  hai  nghiệp:   Nghiệp  phàm  phu  và  nghiệp  thánh  nhân.   Nghiệp 

phàm  phu  là  phiền  não  biến  hóa,  nghiệp  thánh  nhân  là  Tu-đà-hoàn  cho  đến 

Phật.  Nên tuy đều là nghiệp biến hóa mà phân biệt nói rộng, không lỗi.  Vì vậy 

nên biết, hết thảy pháp không, đều như biến hóa. 

Tu-bồ-đề  lại  hỏi:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  các  thánh  nhân  dứt  hết  phiền  não  được 

quả Tu-đà-hoàn cho đến quả A-la-hán, đạo Bích-chi Phật; dứt hết phiền não tập 

khí, các sự dứt ấy đều như biến hóa chăng?  Ý Tu-bồ-đề là, pháp hữu vi hư dối 

cho nên như biến hóa, còn pháp vô vi thật không có làm gì, nên không thể như 

biến hóa?  Thế nên hỏi. 

Phật dạy: Hết thảy pháp hoặc sinh hoặc diệt đều như hóa, vì sao?  Vì vốn không 

nay  có,  nay  có  sau  không,  dối  gạt  lòng  người.   Ý  Phật  là,  hết  thảy  pháp  theo 

nhân duyên sinh đều không có tự tính, vì không có tự tính nên rốt ráo không, vì 

rốt ráo không nên đều như biến hóa.  Tu-bồ-đề tìm thật tướng các pháp ý còn 

chưa dứt cho nên hỏi Phật: Pháp gì chẳng như biến hóa?  Ý Tu-bồ-đề muốn hỏi 

rằng, có một pháp chắc thật chẳng như biến hóa, có thể nương pháp ấy mà tinh 

tấn chăng?  Phật đáp:  Có.  Nếu pháp không sinh không diệt tức chẳng phải như 

biến hóa.  Pháp ấy là pháp gì?  Ðó là Niết-bàn không có tướng hư dối.  Pháp ấy 

không sinh nên không diệt, không diệt nên không khiến người ta sinh lo.  Phật 

phân biệt hết thảy pháp hữu vi rốt ráo không, đều như hóa, duy chỉ có pháp Niết-

bàn chẳng phải như biến hóa. 

Bấy  giờ  Tu-bồ-đề  bạch  Phật:  Như  Phật  nói,  pháp  bình  đẳng  chẳng  phải  Phật 

làm,  chẳng  phải  Thanh  văn  làm,  Bích-chi  Phật  làm,  dù  có  Phật  hay  không  có 

Phật thời các pháp tính vẫn thường trú.  Tính không, tính không tức là Niết-bàn. 

Ý Tu-bồ-đề muốn nói rằng, vào sâu Bát-nhã ba-la-mật thời Niết-bàn cũng không, 

ở phẩm trước nơi nơi  đã nói, nay cớ gì Phật nói chỉ một pháp Niết-bàn chẳng 

như  biến  hóa?   Thế  nên  dẫn  lời  Phật  để  vấn  nạn:  Thật  tướng  các  pháp  tính 

không, thường trú.  Chư Phật chỉ vì người nên diễn nói tính không tức là Niết-

bàn, nay cớ gì đối với pháp sinh diệt nói riêng Niết-bàn không có tướng hư dối, 

chẳng  như  biến  hóa?   Phật  đáp:  Các  pháp  bình  đẳng  thường  trú,  chẳng  phải 

hiền thánh làm; nếu hàng Bồ-tát mới học mà nghe thời sợ hãi, thế nên phân biệt 

nói: Cái gì sinh diệt thời như biến hóa, cái gì không sinh diệt thời không như biến 

hóa. 

Hỏi:   Duy  chỉ  có  Phật  là  người  không  nói  quanh  co  nên  tất  cả  mọi  người  đều 

muốn tìm sự thật ở nơi Phật, cớ sao nay Phật nói hết thảy pháp đều không, hoặc 

nói đều chẳng không? 

Ðáp:   Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:  Vì  đối  với  hàng  Bồ-tát  mới  phát  tâm 

nên nói Niết-bàn chẳng như biến hóa. 

Hỏi:  Có thể vì người mà chuyển biến các pháp tướng ư? 

Ðáp:  Trong đây Phật nói các pháp tính, tính không, thời làm sao chuyển được? 

Khi  Phật  mới  được  thật  tướng  các  pháp  ấy,  tâm  chỉ  hướng  đến  Niết-bàn  tịch 

diệt;  khi  ấy  mười  phương  chư  Phật  và  chư  thiên  thỉnh  Phật  chớ  vào  Niết-bàn, 

mà nên độ thoát cho hết thảy chúng sinh khổ não.  Phật liền nhận lời thỉnh, chỉ vì 

độ  chúng  sinh  nên  trụ  lại.   Do  vậy  nên  biết,  chúng  sinh  không  thể  làm  lợi  ích 

chúng sinh, nên Phật theo việc vì chúng sinh mà nói.  Vì quán thấy các pháp hữu 

vi  hư  dối  nên  nói  Niết-bàn  là  thật,  chẳng  đổi  khác.   Hàng  Bồ-tát  mới  phát  tâm 

đắm trước Niết-bàn ấy, nhân đó khởi lên phiền não; vì dứt sự đắm trước ấy cho 

Bồ-tát nên nói Niết-bàn như biến hóa.  Nếu không có tâm đắm trước thời khi ấy 

nói Niết-bàn chẳng phải như biến hóa. 

*  Lại nữa, có hai đạo là đạo Tiểu thừa và đạo Ðại thừa.  Tiểu thừa hí luận cho 

rằng Niết-bàn là thật; Ðại thừa hí luận cho rằng vì trí tuệ lanh lợi, có thể vào sâu 

nên xem sắc pháp v.v... đều như Niết-bàn.  Cho nên hai cách nói đều không có 

lỗi. 

Lại  hỏi:  Làm  thế  nào  giáo  hóa  Bồ-tát  mới  phát  tâm  khiến  biết  tính  không  bình 

đẳng?   Ý  Tu-bồ-đề  muốn  nói  rằng,  pháp  tính  không  là  chỗ  hàng  phàm  phu  sợ 

hãi.  Họ nghe nói tính không, không có sở hữu, thời như rơi vào hố sâu, vì sao? 

Vì hết thảy những người chưa đắc đạo do tâm chấp ngã sâu xa nên sợ hãi pháp 

không,  nghĩ  rằng:  Phật  dạy  người  siêng  tu  hạnh  lành  chung  quy  đi  vào  chỗ 

không có sở hữu.  Vì thế nên Tu-bồ-đề hỏi:  Dùng phương tiện gì giáo hóa Bồ-

tát mới phát tâm ấy?  Phật dạy: Các pháp trước có nay không ư?  Ý Phật là, vì 

hàng  mới  phát  tâm  sợ  về  sau  sẽ  không  có  gì,  nên  nói  các  pháp  trước  có  nay 

không ư?  Tu-bồ-đề tự mình biết rõ các pháp trước tự nó không nay cũng không, 

chỉ vì kẻ mới học bị tâm chấp ngã che lấp mà sinh ra sợ hãi.  Vì trừ cái điên đảo 

ấy khiến được thật thấy, rốt ráo không có lỗi.  Biết thật tướng của các phiền não 

điên đảo là tính không, khi ấy thời không còn sợ hãi; các pháp như vậy nên đem 

dạy hàng mới phát tâm.  Nếu cho rằng pháp trước có, song vì do hành đạo nên 

không, mới nên sợ hãi; còn pháp trước tự nó đã không, nên không nên sợ hãi, 

chỉ vì trừ điên đảo mà thôi. 



Giải Thích: Phẩm Tát-Ðà-Ba-Luân Thứ 88  

KINH:  Phật bảo Tu-bồ-đề:  Bồ-tát cầu Bát-nhã ba-la-mật nên như Bồ-tát Tát-đà-

ba-luân.  Bồ-tát ấy hiện ở chỗ Phật Ðại Lôi Âm, hành đạo Bồ-tát. 

Tu-bồ-đề bạch Phật: Bạch đức Thế Tôn, Bồ-tát Tát-đà-ba-luân làm thế nào cầu 

Bát-nhã ba-la-mật? 

Phật  dạy:   Bồ-tát  Tát-đà-ba-luân  khi  cầu  Bát-nhã  ba-la-mật-đa  không  tiếc  thân 

mạng, không cầu  danh lợi, ở chỗ  núi rừng trống  vắng nghe  giữa hư không có 

tiếng nói rằng: Này ông, thiện nam tử, nên đi về phương đông, chớ nghĩ đến mệt 

nhọc, chớ nghĩ đến ngủ nghỉ, chớ nghĩ đến ăn uống, chớ nghĩ đến ngày đêm, 

chớ nghĩ đến lạnh nóng, chớ nghĩ đến trong ngoài.  Này thiện nam tử, khi đi chớ 

ngó qua phải trái, khi đi chớ hủy hoại tướng thân, chớ hủy hoại tướng sắc, chớ 

hủy hoại tướng thọ, tưởng, hành, thức, vì sao?  Vì nếu hủy hoại các tướng ấy 

thời đối với Phật pháp có chướng ngại.  Nếu đối với Phật pháp có chướng ngại, 

bèn qua lại trong năm đường sinh tử, cũng không thể được Bát-nhã ba-la-mật. 

Bấy giờ  Bồ-tát Tát-đà-ba-luân đáp lại tiếng giữa hư không:  Tôi sẽ theo lời  dạy 

bảo, vì sao?  Vì tôi muốn vì hết thảy chúng sinh làm ánh sáng lớn, muốn tập hợp 

hết thảy Phật pháp, muốn được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Bồ-tát Tát-

đà-ba-luân lại nghe giữa hư không nói rằng: Lành thay, lành thay, thiện nam tử! 

Ông đối với không, vô tướng, vô tác nên sinh tín tâm, đem tâm lìa tướng mà cầu 

Bát-nhã ba-la-mật; lìa tướng ngã cho đến lìa tướng kẻ biết kẻ thấy; nên xa lìa ác 

tri thức, nên gần gũi cúng dường thiện tri thức.  Những ai là thiện tri thức?  Là 

những  người  nói  pháp  không,  vô  tướng,  vô  tác,  không  sinh,  không  diệt  và  trí 

Nhất thiết chủng, làm cho người khác vào cái vui hoan hỷ, tín thọ; ấy là thiện tri 

thức.   Này  thiện  nam  tử,  nếu  ông  hành  được  như  vậy  thời  không  bao  lâu  sẽ 

nghe được Bát-nhã ba-la-mật, hoặc nghe từ trong kinh, hoặc nghe từ Bồ-tát nói. 

Này thiện nam tử, ở chỗ ông được nghe Bát-nhã ba-la-mật nên sinh tâm tưởng 

như Phật.  Này thiện nam tử, ông nên biết ơn, nghĩ rằng, từ chỗ được nghe Bát-

nhã  ba-la-mật  tức  là  thiện  tri  thức  của  ta,  ta  nhờ  nghe  pháp  ấy  nên  mau  được 

không  thoái  chuyển  đối  với  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  gần  gũi  chư 

Phật, thường sinh trong nước có Phật, xa lìa các nạn, được chỗ đầy đủ không 

có hoạn nạn.  Này thiện nam tử, nên suy nghĩ trù lượng công đức ấy, đối với chỗ 

được nghe pháp nên sinh tâm tưởng như Phật.  Này thiện nam tử, chớ đem tâm 

lợi dưỡng thế gian mà đi theo pháp sư, chỉ vì tâm yêu pháp, cung kính pháp nên 

đi theo Bồ-tát thuyết pháp.  Bấy giờ nên giác biết việc ma: Hoặc ác ma làm ra 

năm  dục  đem  đến  cho  Bồ-tát  thuyết  pháp,  giả  vờ  vì  pháp  nên  khiến  lãnh  thọ. 

Nếu Bồ-tát thuyết pháp vào được pháp môn chân thật, do công đức ấy nên lãnh 

thọ mà không bị ô nhiễm.  Lại do việc ma nên lãnh thọ năm dục: Một, vì có sức 

phương tiện; hai, vì khiến chúng sinh gieo trồng căn lành; ba, vì muốn đồng sự 

với  chúng  sinh.   Ông  ở  trong  ấy  chớ  sinh  tâm  ô  nhiễm,  nên  khởi  tướng  thanh 

tịnh, tự nghĩ rằng: Ta chưa biết Âu-hòa-câu-xá-la, mà đại sư dùng phương tiện 

vì độ chúng sinh, khiến được phước đức nên lãnh thọ năm dục ấy; đối với trí tuệ 

không  chấp  trước,  không  ngại,  không  bị  dục  làm  ô  nhiễm.   Này  thiện  nam  tử, 

phải  quán  chơn  chính  thật  tướng  các  pháp.   Thật  tướng  các  pháp  là  hết  thảy 

pháp không nhơ, không sạch, vì sao?  Vì hết thảy pháp tự tính không, không có 

chúng  sinh,  không  có  nhân,  không  có  ngã.   Hết  thảy  pháp  như  huyễn,  như 

mộng,  như  tiếng  vang,  như  ảnh,  như  sóng  nắng,  như  hóa.   Này  thiện  nam  tử, 

quán thật tướng các pháp ấy rồi nên theo pháp sư, ông không bao lâu sẽ thành 

tựu được Bát-nhã ba-la-mật. 

*   Lại  nữa,  này  thiện  nam  tử,  ông  lại  nên  giác  biết  việc  ma.   Nếu  Bồ-tát  thuyết 

pháp, thấy người muốn lãnh thọ Bát-nhã ba-la-mật mà không để ý đến thời ông 

không nên khởi sinh oán hận.  Ông chỉ nên vì pháp, nên cung kính, chớ khởi tâm 

nhàm chán, giải đãi, thường nên đi theo pháp sư. 

LUẬn:  Phẩm trên hỏi, đối với Bồ-tát mới pháp tâm làm thế nào dạy tính không? 

Vì  pháp  tính  không  rốt  ráo  không,  không  có  sở  hữu,  khó  hiểu,  khó  biết?   Phật 

đáp  bằng  cách  hỏi  ngược  lại:   Pháp  trước  có  nay  không  ư?   Ý  Phật  muốn  nói 

rằng,  pháp  tính  không  chẳng  phải  khó  được,  khó  hiểu,  vì  sao?   Vì  xưa  nay 

thường  không,  lại  không  có  cái  mới  khác,  cớ  gì  tâm  ông  sợ  hãi  cho  rằng  khó 

được?  Pháp tính không ấy tuy sâu xa, mà Bồ-tát chỉ có thể nhất tâm siêng tinh 

tấn, không tiếc thân mạng, đem nhất tâm cầu như vậy bèn có thể được.  Trong 

đây nêu việc đời trước của Bồ-tát Tát-đà-ba-luân để làm chứng.  Phật pháp có 

mười hai bộ loại kinh.  Hoặc có người nhân Khế kinh, Phúng tụng, kinh Bản sinh 

mà được độ; nay Phật đem kinh Bản sinh để làm chứng.   Như có người nghe 

nghĩ rằng, người kia có thể được thời ta cũng có thể được!  Vì thế mà nêu nhân 

duyên đời trước của Bồ-tát Tát-đà-ba-luân để làm chứng. 

Phật bảo Tu-bồ-đề:  Bồ-tát cầu Bát-nhã ba-la-mật nên như Tát-đà-ba-luân. 

Hỏi:  Nếu Bát-nhã ba-la-mật rốt ráo không, không có tướng, thời hành thiền định 

còn khó được, huống nữa là ưu sầu, khóc lóc, tán tâm tìm cầu mà có thể được? 

Ðáp:  Vì Bồ-tát mới phát tâm nên dẫn nói Tát-đà-ba-luân. 

Hỏi:   Nếu  Tát-đà-ba-luân  là  Bồ-tát  mới  phát  tâm,  thời  mười  phương  chư  Phật 

làm thế nào hiện ở trước người đó khiến được các tam-muội, không tiếc thân và 

thấy Ðàm-vô-kiệt?  Lại, được vô lượng vô số tam-muội, cớ sao gọi là mới phát 

tâm? 

Ðáp:  Bồ-tát mới học có hai hạng: Một là tâm đắm trước lớn cái vui thế gian, phát 

tâm mền yếu; hai là phát tâm sâu xa, không đắm trước thế gian.  Phát tâm mềm 

yếu thời Phật không cho là phát tâm; phát tâm sâu xa mới gọi là phát tâm.  Như 

trong  pháp  Thanh  văn  Phật  nói  với  hai  Tỳ-kheo:  “Ở  trong  pháp  Ta,  cho  đến 

không có chút noãn pháp như mảy lông”.  Phật xem noãn pháp là rất nhỏ, người 

phàm phu xem cho là lớn.  Thí như vị quốc vương thấy một tấm vải không cho là 

nhiều,  còn  người  nghèo  thấy  thời  cho  là  nhiều.   Vì  nhất  tâm  không  tiếc  thân 

mạng nên nêu Tát-đà-ba-luân làm chứng. 

Hỏi:  Nếu Bồ-tát Tát-đà-ba-luân có thể khổ hạnh được như vậy, từ nơi Ðàm-vô-

kiệt được các tam-muội, sẽ làm Phật, cớ gì nay còn ở chỗ Phật Ðại Lôi Âm tu 

hạnh Bồ-tát? 

Ðáp:  Phật pháp vô lượng vô biên, nếu trải qua ngàn vạn vô số kiếp siêng tu khổ 

hạnh còn không thể được huống nữa là Tát-đà-ba-luân một đời khổ hạnh!  Lại 

có  Bồ-tát  đầy  đủ  đạo  Bồ-tát,  mười  lực,  bốn  điều  không  sợ  v.v...  vì  chúng  sinh 

nên trú ở thế gian, chưa thủ chứng thật tế, như Bồ-tát Văn thù sư lợi v.v... Tát-

đà-ba-luân hoặc có thể như vậy nên chưa làm Phật.  Tam-muội của Bồ-tát nhiều 

như số vi trần trong mười phương các cõi nước, mà Tát-đà-ba-luân mới được 

sáu vạn tam-muội thời đâu đủ cho là nhiều?  Phật Ðại Lôi Âm như rồng chúa lớn 

sắp muốn mưa nên làm chấn động sấm sét; chim sẻ, côn trùng nhỏ thảy đều sợ 

hãi.  Phật ấy khi mới Chuyển pháp luân, mười phương chúng sinh đều phát tâm, 

ngoại đạo tà kiến đều sợ hãi nhiếp phục, nên người trời và chúng sinh xưng gọi 

Phật là Ðại Lôi Âm.  Phật ấy nay đang ở trong hiện tại. 

Tu-bồ-đề hỏi:  Bồ-tát Tát-đà-ba-luân làm thế nào cầu Bát-nhã ba-la-mật?  Bồ-tát 

Tát-đà-ba-luân chưa được bất thoái chuyển, cớ sao gọi là Bồ-tát ma-ha-tát? 

Ðáp:  Vì có đại tâm lớn nên tuy nhỏ mà cũng gọi là đại.  Vì người kia tuy chưa 

được trí tuệ chơn thật mà có thể nhớ nghĩ sâu Bát-nhã ba-la-mật, do không tiếc 

thân mạng nên có công đức lớn, cũng gọi là Bồ-tát ma-ha-tát. 

Hỏi:  Sao gọi là Tát-đà-ba-luân?  Tát-đà nghĩa là thường; ba-luân nghĩa là khóc; 

đó là tên do cha mẹ đặt, hay là tên theo nhân duyên nào? 

Ðáp:   Có  người  nói:  Do  vị  ấy  khi  nhỏ  ưa  khóc  nên  tên  là  Thường  khóc.   Có 

người  nói:  Bồ-tát  ấy  thực  hành  tâm  đại  bi  nhu  nhuyến  nên  thấy  chúng  sinh  ở 

trong đời ác nghèo cùng, già chết, ưu khổ mà thường khóc, vì thế nên mọi người 

gọi là Tát-đà-ba-luân.  Có người nói: Bồ-tát ấy vì cầu Phật đạo, xa lìa mọi người, 

ở chổ trống vắng, tâm cầu xa lìa, nhất tâm, suy nghĩ, trù lượng, siêng cầu Phật 

đạo.  Ðời bấy giờ không có Phật, Bồ-tát ấy thực hành tâm từ bi.  Vì có ít nhân 

duyên nên sinh vào đời không có Phật, vị ấy có tâm bi, đối với chúng sinh muốn 

siêng năng không  dứt, nên ở chỗ rừng  núi trống  vắng.   Vị  ấy  nhờ nhân duyên 

đời trước và đời nay nhất tâm, có ước muốn lớn, sức tinh tấn lớn, do hai nhân 

duyên ấy nên nghe trong hư không có tiếng dạy bảo, không bao lâu liền dứt, tâm 

lại nghĩ rằng: Tại sao ta không hỏi?  Do nhân duyên ấy nên ưu sầu, khóc lóc bảy 

ngày  bảy  đêm.   Nhân  vì  thế  mà  trời,  rồng,  quỷ,  thần  gọi  là  thường  khóc.   Như 

Phật đáp Tu-bồ-đề:  Ðời quá khứ có Bồ-tát Tát-đà-ba-luân không tiếc thân mạng, 

không tham tài lợi; khi cầu Bát-nhã, ở rừng đồi trống vắng nghe có tiếng giữa hư 

không. 

Hỏi: Tiếng giữa hư không là tiếng gì? 

Ðáp:   Hoặc  chư  Phật,  Bồ-tát,  chư  thiên,  long  vương  vì  thương  xót  chúng  sinh 

nên thấy người ấy không đắm trước thế gian, nhất tâm cầu Phật đạo, song vì lúc 

đó không có Phật pháp nên chư Phật muốn làm nhân duyên mở bày cho người 

kia được Bát-nhã nên giữa hư không phát ra âm thanh. 

Có  người  nói:  Tát-đà-ba-luân  là  người  có  nhân  duyên  lành  đời  trước,  ở  trong 

rừng làm quỷ thần thấy người kia sầu khổ,  vì người  là nhân duyên đời trước. 

Lại,  quỷ  thần  ấy  cũng  cầu  Phật  đạo;  do  hai  nhân  duyên  ấy  nên  phát  ra  âm 

thanh. 

Như Bà-la-môn Mật-bát vì Tu-đạt-đa mà đi đến thành Vương-xá.  Khi đến nhà vị 

đại trưởng giả hỏi vợ cho con, Mật-bát ở giữa chúng lớn Bà-la-môn của thành 

Vương-xá, vì ăn uống quá độ, sình bụng mà chết, nên sinh làm quỷ thần ở trên 

cửa thành Vương-xá. 

Tu-đạt-đa nghe Bà-la-môn ấy đã chết nên tự mình đi đến nhà vị trưởng giả ở lại. 

Vị trưởng giả cuối đêm thức dậy sắm đủ thức ăn uống, Tu-đạt-đa hỏi: “Ông có 

việc  gì  vậy?   Vì  muốn  cưới  vợ,  gả  chồng  cho  con,  hoặc  muốn  mời  đại  quốc 

vương hay vì trẩy hội, cớ sao sửa soạn gấp rút như vậy?”. 

Trưởng giả đáp:  “Tôi muốn thỉnh Phật và chúng Tăng”. 

Tu-đạt nghe tên Phật thời kinh hãi, mừng rỡ đến dựng lông.  Trưởng giả trước 

đã được dấu đạo, bèn nói rộng công đức cho Tu-đạt nghe.  Tu-đạt-đa nghe xong 

ưa vui tột độ nên rất muốn thấy Phật.  Do tâm nhớ nghĩ Phật mà đêm ít ngủ, vì 

tâm nhớ nghĩ Phật chí thiết nên giây lát thức dậy, giữa đêm thấy trăng sáng cho 

là mặt trời mọc, liền đứng dậy đi đến cửa, thấy cửa an toàn đã mỡ.  Cửa thành 

Vương-xá đầu đêm  chưa đóng,  vì khách đến; cuối đêm mở  sớm,  vì khách đi. 

Ðã thấy cửa mở liền đi thẳng đến chỗ Phật. 

Lúc ấy Phật đang ở giữa rừng lạnh.  Khi đang đi giữa đường thời trăng lặng, trời 

trở lại tối.  Tâm Tu-đạt hối hận do dự muốn vào thành trở lại. 

Bấy giờ thần Mật-bát phóng ánh sáng nơi thân chiếu khắp khu rừng vắng, bảo: 

“Này cư sĩ, cư sĩ chớ sợ hãi, cứ đi, đừng trở lại.  Ði thời được lợi ích lớn”, như 

trong kinh đây nói rộng.  Tu-đạt-đa thấy Phật thời chứng được quả Tu-đà-hoàn, 

thỉnh Phật và Tỳ-kheo tăng đến nước Xá-vệ, suốt đời cúng dường.  Phật sai Xá-

lợi-phất làm thầy Tu-đạt-đa, ở tại nước Xá-vệ dựng tinh xá.  Như vị thần tri thức 

của  Tu-đạt  chỉ  đường,  thiện  tri  thức  của  Tát-đà-ba-luân  cũng  chỉ  đường  như 

vậy.  Thế nên thấy người kia sầu khổ mà chỉ đường, nói rằng: Này thiện nam tử, 

ông từ đây đi về phương đông, trong khi đi chớ nghĩ đến mỏi mệt v.v... 

Hỏi: Mỏi mệt, đói khát, lửa đến bức thân, vì sao không nghĩ đến? 

Ðáp:   Vì  sức  muốn  tinh  tấn  nên  nhất  tâm  ưa  vui  Phật  đạo  mà  không  tiếc  thân 

mạng.  Những việc nghỉ ngơi, ăn uống đều là giúp cho thân, việc ấy tuy đến mà 

không làm loạn tâm, vì đều vô thường, hư vọng, không thật như giặc, như oán, 

chỉ làm vui cho thân, nên đâu đủ để nghỉ đến?  Nên chớ vì đói khát, mệt nhọc 

mà bỏ Phật đạo. 

Chớ nghĩ đến ngày đêm là chớ nghĩ đến ngày tu hành, đêm phải nghỉ ngơi.  Thật 

ra không có ngày đêm, vì cớ sao?  Vì mặt trời bị bóng núi Tu-di che khuất nên 

gọi là đêm. 

Chớ nghĩ đến trong ngoài là chúng sinh phần nhiều đắm trước pháp bên trong. 

Pháp  bên  trong  là  thân,  pháp  bên  ngoài  là  năm  dục.   Pháp  trong  ngoài  không 

nhất định, vì tính không, nên không nên đắm trước. 

Chớ xem phải trái là do tâm tà vạy mà hành đạo nên mới  xem phải, xem trái. 

Hành giả không có việc gì phải xem lui sau, còn trước mặt thời không thể không 

xem, nên chỉ nói chớ xem phải, trái. 

*   Lại  nữa,  ma  thường  làm  loạn  và  mê  hoặc  hành  giả:   Hoặc  hiện  các  hình 

tướng, hiện sắc đẹp, hiện làm thú dữ ở hai bên phải trái, cho nên chớ xem.  Ðây 

đều là năn dứt tâm niệm thô động. 

Chớ hủy hoại tướng thân và tướng sắc là, năm uẩn hòa hợp nên giả gọi là thân. 

Nếu nói nhất định có thân ấy riêng thời là phá hoại thân tướng; nếu đắm pháp 

không có thân cũng là hủy hoại thân tướng.  Lìa tướng một, khác, có, không, ấy 

mà thực hành trung đạo thời mau được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì 

thế nên nói chớ hủy hoại tướng thân.  Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Nếu 

hủy hoại các tướng ấy thời đối với Phật pháp có chướng ngại. 

Phật pháp có chướng ngại là phải qua lại trong năm đường sinh tử, không thể 

được Bát-nhã ba-la-mật.  Tát-đà-ba-luân đáp lại tiếng giữa hư không mà tự nói 

nhân duyên: Tát-đà-ba-luân thấy hết thảy chúng sinh đọa trong chỗ vô minh tăm 

tối, ta muốn vì họ thắp ánh sáng trí tuệ.  Hết thảy chúng sinh có hết thảy phiền 

não, ta muốn thiết lập hết thảy thứ thuốc Phật pháp, vì hết thảy chúng sinh đều 

đọa vào đường tà nên ta cầu đạo vô thượng.  Ba thệ nguyện ấy khi được Bát-

nhã ba-la-mật thời có thể đầy đủ; thế nên nói là thọ giáo. 

Hỏi:  Tát-đà-ba-luân không thấy hình tướng người kia, chỉ nghe âm thanh người 

kia, cớ sao lại nói là thọ giáo? 

Ðáp:   Như  người  tìm  việc  gấp,  nên  nghe  tiếng  liền  cảm  ứng.   Tát-đà-ba-luân 

cũng như vậy. 

*  Lại nữa, nghe  người kia nói lí lẽ  hay  ho thời biết người  kia cũng hay  ho nên 

không  cần  mắt  thấy.   Như  trong  chỗ  tối  tăm  có  các  chúng  sinh  mắt  tuy  không 

trông thấy mà nghe tiếng nói cũng biết nó loại gì. 

Bấy  giờ  tiếng  giữa  hư  không  lại  tán  thán  rằng  lành  thay.   Người  đó  tuy  không 

thấy hình tướng mà có thể tín thọ lời nói để thực hành.  Lại người đó muốn độ 

hết  thảy  chúng  sinh  nên  cầu  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  tâm  không 

biếng nhác, dừng nghỉ.  Có các nhân duyên như vậy nên tán thán lành thay. 

Ðối với ba môn giải thoát nên sinh tín tâm là, ba môn ấy là cửa vào thật tướng 

các  pháp,  lìa  ba  môn  ấy  đều  là  hư  dối,  không  có  chơn  thật.   Người  tuy  chưa 

được mà nhờ sinh tín căn, tín lực lớn; vì tín căn tín lực nên dần dần đầy đủ các 

căn. 

Ðem tâm lìa tướng mà cầu Bát-nhã ba-la-mật là, quán các pháp rốt ráo không, 

lìa tướng chúng sinh, lìa tướng pháp. 

Hỏi:  Ba môn giải thoát thu nhiếp vào hết trong Bát-nhã chăng?  Nếu thu nhiếp 

thời cớ gì lại nói riêng?  nếu không thu nhiếp thời cớ gì nói hết thảy pháp trợ đạo 

đều thu nhiếp trong Bát-nhã? 

Ðáp:  Hết thảy pháp đều vào trong Bát-nhã.  Con người đều vì sợ khổ nên cầu 

giải thoát.  Cho nên đối với phần Bát-nhã trước tiên nói ba môn giải thoát.   Do 

nhân duyên gì được giải thoát ấy?  Do lìa hai bên là tướng chúng sinh và tướng 

pháp mà hành Bát-nhã ba-la-mật. 

Hỏi:  Trước tiên dạy tinh tấn, sau dạy ba môn giải thoát và Bát-nhã; nay lại muốn 

vì việc gì nữa nên dạy gần gũi thiện tri thức? 

Ðáp:  Tuy có pháp tốt lành song nếu không ai dạy thời tuy có thực hành mà sai 

lầm nhiều; thí như tuy có thuốc tốt mà cũng cần có thầy thuốc giỏi.  Lại, Tát-đà-

ba-luân  là  Bồ-tát  mới  phát  tâm,  mà  Bát-nhã  ba-la-mật  rất  sâu  xa,  làm  sao  chỉ 

nghe giữa hư không dạy sơ lượt mà có thể đầy đủ được?  Nên dạy rằng, phải 

thân cận thiện tri thức.  Ý nghĩa thiện tri thức như trước đã nói, nay lược nói hai 

tướng  thiện  tri  thức:  Một  là  dạy  nhất  tâm  hướng  đến  Nhất  thiết  trí;  hai  là  dạy 

pháp  Bát-nhã  ba-la-mật  không,  vô  tướng,  vô  tác,  không  sinh,  không  diệt  v.v... 

Nếu  dạy  được  như  vậy  thời  không  bao  lâu  được  Bát-nhã  ba-la-mật;  như  thầy 

thuốc  vì người bệnh nói cách uống thuốc: Ông có thể uống đúng cách thời bệnh 

mau lành. 

Hoặc nghe từ trong kinh, từ Bồ-tát nói là, khiến Tát-đà-ba-luân đi đến chỗ Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt, ở đó hai nơi có Bát-nhã: Một là quyển sách vàng ở trên đài báu; hai 

là Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt nói.  Nếu người có nhiều phước đức thời nghe từ Ðàm-vô-

kiệt;  người  có  phước  đức  ít  thời  nghe  từ  quyển  kinh.   Ðối  với  thầy  sinh  tâm 

tưởng như Phật, vì là nhân duyên dạy cho Phật đạo.  Kẻ tiểu nhân ở thế gian khi 

được  việc  rồi  thời  quên  mất  ơn  nghĩa,  nghĩ  rằng:  Như  người  cưỡi  thuyền  qua 

sông, đến bờ kia rồi cần gì chiếc bè.  Vì thế nên nói: Ông nên biết ơn, nên nghĩ 

rằng, từ người đó ta nghe được Bát-nhã, tức là thiện tri thức của ta.  Trong tất cả 

lợi  ích,  lợi  ích  của  Bát-nhã  là  hơn  hết.   Thực  hành  Bát-nhã  ấy  mau  được  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, không thoái chuyển.  Lại, nhân thực hành Bát-

nhã nên gần gũi chư Phật, thường sinh trong nước có Phật, xa lìa chỗ tám nạn, 

được  gặp  Phật  ở  đời.   Bồ-tát  nên  nghĩ  rằng  :  Ta  được  các  công  đức  như  vậy 

đều từ Bát-nhã, mà Bát-nhã ba-la-mật từ nơi thầy mà có được; vì thế nên xem 

thầy như Phật.  Có người nói: Ðược Bát-nhã ba-la-mật thời có phước đức lớn, 

nhiều thiện tri thức, được nhiều cúng dường. 

Ðệ tử lúc đầu vì Bát-nhã nên theo thầy, nhưng sau dần dần vì cúng dường, lợi 

dưỡng.  Vì thế nên nói chớ vì lợi dưỡng thế gian đi theo thầy. 

Hỏi::Vì cớ gì không  chỉ nói thân cận thiện tri thức mà còn nói các nhân  duyên 

ấy? 

Ðáp:  Có người đã được thiện tri thức mà không được vừa ý, trở lại thành oán 

thù, nên bị đọa vào địa ngục, lại hủy báng nhau.  Duy chỉ có Phật mới không có 

các lỗi lầm, còn những người khác, ai có thể không có lỗi lầm?  Ðệ tử thấy lỗi 

của thầy hoặc thật hoặc hư, tâm người đó tự bại hoại, không còn được lợi ích 

của pháp.  Thế nên tiếng nói giữa hư không dạy rằng: Nếu thấy lỗi thầy chớ khởi 

tâm hiềm hận, mà nên nghĩ rằng phước đức đời trước của ta không đầy đủ nên 

không được gặp Phật.  Nay gặp vị thầy thực hành hỗn tạp ấy, ta không nên nghĩ 

đến  tội  lỗi  của  người  đó  để  rồi  ngăn  mất  Bát-nhã  của  mình.   Tội  lỗi  của  thầy 

không dính gì ta, ta chỉ theo thầy thọ học Bát-nhã ba-la-mật.  Thí như đẫy da chó 

đựng  vật  báu,  không  nên  vì  da  mà  bỏ  vật  báu;  như  người  tội  cầm  đuốc  soi 

đường, không thể vì người tội mà không chịu ánh sáng ấy để tự rơi vào hầm hố. 

Lại, như  đi xa có kẻ tiểu nhân dẫn đường, không thể vì người nhỏ nên không 

theo lời họ.  Có các nhân duyên như vậy, nên không nên xa lìa thầy.  Thầy nếu 

thật có tội còn không nên xa lìa, huống nữa trong đây do ma biến trá khiến người 

thuyết  pháp  đắm  năm  dục  thâm  diệu  khiến  đệ  tử  không  nhiễm  trước  pháp! 

Người thuyết pháp  vì phương tiện nên thị hiện lãnh thọ cúng dường.  Phương 

tiện là muốn làm nhân duyên cho chúng sinh gieo phước, cũng vì lấy đồng sự 

nhiếp mà nhiếp hóa chúng sinh.  Lại có các Bồ-tát vì thông đạt thật tướng các 

pháp  nên  không  bị  chướng  ngại,  không  có  tội  lỗi;  tuy  có  tội  lỗi  cũng  không  trở 

ngại,  như  người  tuổi  trẻ  sức  mạnh,  lửa  nóng  trong  bụng,  tuy  không  thích  ăn 

uống mà không sinh bệnh.  Lại như có thuốc tốt, tuy bị chất độc mà không thể 

làm hại.  Có các nhân duyên như vậy nên chớ khởi tâm hiềm hận mà mất Bát-

nhã  của  mình  như  trong  kinh  đây  nói.   Lại  có  người  thuyết  pháp  trì  giới  thanh 

tịnh, xa lìa năm dục, hiểu nhiều biết nhiều, có tiếng tăm tốt, oai đức tôn trọng, đệ 

tử thọ pháp mà không đoái nghĩ đến lợi lộc của đệ tử; nơi đó ông chớ sinh oán 

hận, mà nên nghĩ rằng, vì tội ta đời trước nên nay làm tiểu nhân.  Thầy không 

khinh ta, mà ta tự vô phước nên không được gần gũi.  Lại, ta ở chỗ thầy nên phá 

tâm kiêu mạn, tâm vì lợi cầu pháp.  Có các hạng thầy như vậy, Bồ-tát vì cầu Bát-

nhã ba-la-mật nên chỉ nhất tâm cung kính, không nghĩ đến chỗ hay dở của thầy. 

Nếu nhẫn nhục được như vậy, đối với thầy nhất tâm, không khởi tâm thêm bớt 

thời ông ở chỗ thầy được nhiều diệu pháp; như đồ vật hoàn hảo bền chắc, đựng 

gì cũng không lọt mất. 

Tát-đà-ba-luân  nghe  tiếng  nói  giữa  hư  không  xong,  từ  đó  đi  về  phương  đông 

như trong kinh này nói rộng. 

(Hết cuốn 96 theo bản Hán) 

--o0o -- 



Cuốn 97  

KINH:   Bấy  giờ  Bồ-tát  Tát-đà-ba-luân  lãnh  thọ  lời  dạy  giữa  hư  không  xong,  từ 

đây  đi  về  phương  đông;  đi  không  bao  lâu  lại  nghĩ  rằng:  Tại  sao  ta  không  hỏi 

tiếng nói giữa hư không: Ta sẽ đi đến chỗ nào, sẽ đi xa hay gần, sẽ theo ai nghe 

Bát-nhã  ba-la-mật?   Khi  ấy  liền  đứng  lại,  khóc  lóc,  ưu  sầu,  nghĩ  rằng:  Ta  đứng 

nơi đây quá một ngày một đêm; hoặc hai, ba, bốn, năm, sáu, bảy ngày bảy đêm, 

không nghĩ đến mỏi mệt, cho đến không nghĩ đến đói khát, lạnh nóng; không có 

nhân duyên nghe, lãnh thọ Bát-nhã ba-la-mật thời không bao giờ cất bước.  Thí 

như người có một đứa con chết đột ngột, ưu sầu, khổ sở, chỉ ôm lòng áo não, 

không nghĩ đến việc gì khác.  Như vậy, Bồ-tát Tát-đà-ba-luân lúc bấy giờ không 

có tâm khác, chỉ nghĩ đến ta lúc nào sẽ được nghe Bát-nhã ba-la-mật?  Tại sao 

ta  không  hỏi  âm  thanh  giữa  hư  không:  Ta  nên  đi  đến  chỗ  nào?   Sẽ  đi  xa  hay 

gần?  Sẽ theo ai nghe Bát-nhã ba-la-mật? 

Này Tu-bồ-đề, khi Tát-đà-ba-luân ưu sầu nghĩ tưởng như vậy, giữa hư không có 

Phật nói với Tát-đà-ba-luân rằng: Lành thay, lành thay, thiện nam tử! Chư Phật 

quá khứ khi hành đạo Bồ-tát cầu Bát-nhã ba-la-mật cũng như ngươi ngày nay. 

Con do sự siêng năng tinh tấn, ưa vui pháp, nên từ đây đi về phương đông, cách 

đây 500 do tuần, có thành gọi là Chúng Hương.  Thành kia có bảy lớp bảy báu 

trang nghiêm.  Ðền đài, quán xá, lan can đều trang sức bằng bảy báu.  Ao bảy 

báu, hàng cây bảy  báu bao quanh bảy  lớp.  Thành ấy  ngang dọc mười hai do 

tuần; giàu, vui, yên tịnh; nhân dân thịnh vượng.  Năm trăm làng chợ, đường ngõ 

tương  đương, đẹp đẽ như  tranh  vẽ, cầu đò như đất, rộng rãi thanh tịnh.  Trên 

bảy lớp thành đều có lầu đài bảy báu, cây báu thành hàng, cành lá bằng vàng 

ròng bạc trắng, xa cừ, mã não, san hô, hổ phách, lưu ly, pha lê, ngọc báu sắc 

hồng.   Dây  báu  giăng  hàng,  lưới  linh  bằng  vàng  trồng  lên  trên  thành,  gió  thổi 

tiếng linh  âm thanh  hòa nhã làm  vui chúng sinh, giống  như  khéo làm  năm thứ 

nhạc rất vui thích; lưới vàng, linh báu có âm thanh như vậy.  Bốn phía thành kia 

có ao nước chảy trong sạch, lạnh ấm tùy theo sở thích; giữa ao có thuyền trang 

sức bằng bảy báu do nghiệp đời trước gây dựng, chúng sinh cưỡi trên thuyền 

báu ấy vui chơi thích thú.  Trong ao nước có các hoa sen xanh, vàng, đỏ, trắng 

xen lộn, các hoa đẹp trải khắp trên mặt nước.  Các hoa có được trong thế giới 

ba ngàn đại thiên đều ở trong đây.  Bốn phía thành kia có năm trăm vườn quán 

có bảy báu trang nghiêm rất đáng ưa thích.  Trong mỗi mỗi  vườn  đều có năm 

trăm ao, mỗi ao ngang dọc mười dặm, đều do bảy báu làm thành, trang nghiêm 

đủ  màu  sắc.   Trong  ao  nước  cũng  có  hoa  sen  xanh,  vàng,  đỏ,  trắng  trải  khắp 

trên nước, các hoa sen ấy lớn như bánh xe; hoa màu xanh ánh sáng xanh, hoa 

màu  vàng  ánh  sáng  vàng,  hoa  màu  đỏ  ánh  sáng  đỏ,  hoa  màu  trắng  ánh  sáng 

trắng.  Chim cưu, nhạn, oang ương, các loài chim khác ở trong ao nước phát âm 

thanh  hòa  hợp.   Các  vườn  quán  ấy  không  thuộc  của  ai,  mà  là  do  nghiệp  đời 

trước của chúng sinh làm nên.  Do nhân duyên đêm dài tin vui pháp thâm diệu 

mà hành Bát-nhã ba-la-mật nên thọ hưởng quả báo ấy.  Này thiện nam tử, trong 

thành Chúng Hương ấy có đài cao lớn, cung điện của Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt ở trên 

đó.   Cung  điện  kia  ngang  dọc  một  do  tuần,  đều  trang  sức  bằng  bảy  báu  với 

nhiều màu sắc  trang nghiêm rất đáng ưa vui.  Tường  vách  bảy tầng đều  bằng 

bảy báu, lan can bảy lớp, lầu gác bảy báu, ao báu bảy lớp cũng đều bằng bảy 

báu.   Ao  sâu  bao  quanh  vườn,  bảy  báu  trùng  điệp.   Hàng  cây  bảy  lớp,  cành  lá 

bảy báu bảy lớp bao quanh.  Trong cung điện kia có bốn loại vườn vui thích: Một 

là  thường  vui;  hai  là  lìa  buồn;  ba  là  tô  điểm  bằng  hoa;  bốn  là  tô  điểm  bằng 

hương.  Trong mỗi mỗi vườn đều có các ao: một là hiền; hai là hiền hơn; ba là 

vui vẻ; bốn là vui vẻ hơn; năm là yên ổn; sáu là yên ổn hơn; bảy là xa lìa; tám là 

không thoái chuyển.  Bốn phía các ao, mỗi mặt đều có một thứ báu bằng vàng 

ròng, bạc trắng, lưu ly, pha lê, văn quý làm đáy ao, bên trên rải cát vàng.  Cạnh 

mỗi mỗi ao có thềm tám bậc, trang sức bằng các thứ báu vi diệu.  Giữa các bậc 

thềm có hàng cây chuối màu vàng Diêm-phù-đề.  Trong tất cả các ao, các thứ 

hoa sen xanh, vàng, đỏ trắng trải khắp trên mặt nước.  Bốn phía các ao sinh cây 

hoa  đẹp,  gió  thổi  các  hoa  rơi  vào  ao  nước.   Ao  kia  thành  tựu  tám  công  đức, 

hương thơm như chiên đàn; màu sắc, mùi vị đầy đủ, nhẹ và mềm mại.  Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt với sáu vạn tám ngàn kỹ nữ, năm dục đầy đủ, cùng nhau vui thích 

và nam  nữ trong thành đều  vào trong các  vườn thường  vui, lìa lo  v.v...  Trong 

các ao hiền, hiền hơn v.v... có năm dục đầy đủ, cùng nhau vui thích.  Này thiện 

nam tử, Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt với các thể nữ giỡn chơi vui thích rồi, mỗi ngày ba 

buổi  nói  Bát-nhã  ba-la-mật;  trai  gái  lớn  nhỏ  trong  thành  Chúng  Hương,  nơi  có 

nhiều người nhóm họp trải tòa pháp lớn, bốn chân tòa kia hoặc bằng vàng ròng, 

hoặc bằng bạc trắng, bằng lưu ly, pha lê; trải nệm the đủ các màu sắc, treo các 

dây màn, lấy lụa trắng trải lên trên đó, rải các thứ hoa thơm.  Tòa cao năm dặm, 

giăng  trướng  ngọc  trắng.   Bốn  phía  đất  kia  rải  hoa  năm  màu,  đốt  các  hương 

thơm nổi tiếng, rưới hương bôi trên đất để cung kính cúng dường Bát-nhã ba-la-

mật.  Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt ở trên tòa ấy nói Bát-nhã ba-la-mật.  Những người kia 

cung kính cúng dường Ðàm-vô-kiệt như vậy là vì muốn nghe Bát-nhã ba-la-mật. 

Trăm ngàn vạn chúng nơi đại hội ấy gồm chư  thiên, người đời tập họp một chỗ, 

trong  đó  có  người  nghe,  có  người  lãnh  thọ,  có  người  nắm  giữ,  có  người  đọc 

tụng, có người viết chép, có người nhớ nghĩ đúng, có người thực hành như kinh 

nói.  Khi ấy, chúng sinh do nhân duyên đó đều không bị đọa vào ác đạo, không 

thoái chuyển đối với Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Này con, thiện nam tử, 

hãy đi đến chỗ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt sẽ nghe Bát-nhã ba-la-mật.  Bồ-tát Ðàm-vô-

kiệt đời đời là thiện tri thức của con, có thể dạy cho con Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, chỉ bày, dạy bảo, làm lợi ích vui mừng.  Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt xưa kia 

khi  cầu  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  như  con  ngày  nay  vậy.   Con  đi  chớ  kể  ngày 

đêm, chớ sinh tâm chướng ngại, không bao lâu con sẽ được nghe Bát-nhã ba-

la-mật. 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân tâm hoan hỷ, vui vẻ nghĩ rằng: Lúc nào ta sẽ được gặp 

thiện nam tử ấy, được nghe Bát-nhã ba-la-mật?  Thí như có người bị trúng tên 

độc bèn không nghĩ gì khác, chỉ nghĩ lúc nào sẽ gặp được thầy thuốc giỏi, nhổ 

tên  độc  ra,  trừ  khổ  cho  ta.   Như  vậy,  Bồ-tát  Tát-đà-ba-luân  không  có  nghĩ  gì 

khác,  chỉ  ước  nguyện  rằng:  Khi  nào  ta  sẽ  được  gặp  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  để  ta 

được nghe Bát-nhã ba-la-mật?  Ta nghe Bát-nhã ba-la-mật ấy mà dứt các tâm 

sở hữu? 

Khi ấy, Tát-đà-ba-luân từ chỗ đang ở, nghĩ đến Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, đối với hết 

thảy pháp được thấy biết không chướng ngại, liền được vô lượng môn tam-muội 

hiện ra trước mắt, đó là: Môn tam-muội Quán các pháp tính, môn tam-muội Các 

pháp tính không thể có được, môn tam-muội Phá vô minh đối với các pháp, môn 

tam-muội Các pháp không khác, môn tam-muội Các pháp không hư hoại tự tại, 

môn  tam-muội  Các  pháp  hay  chiếu  sáng,  môn  tam-muội  Các  pháp  lìa  tối,  môn 

tam-muội  Các  pháp  không  có  tương  tục  khác,  môn  tam-muội  Các  pháp  không 

thể có được, môn tam-muội Rải hoa các pháp vô ngã, môn tam-muội Uy thế như 

huyễn; môn tam-muội Như tượng trong gương, môn tam-muội Ðược biết ngôn 

ngữ hết thảy chúng sinh, môn tam-muội Hết thảy chúng sinh hoan hỷ, môn tam-

muội  Vào  phân  biệt  âm  thanh,  môn  tam-muội  Ðược  mỗi  mỗi  ngôn  ngữ  tự  cú 

trang  nghiêm,  môn  tam-muội  Không  sợ,  môn  tam-muội  Tính  thường  im  lặng, 

môn  tam-muội  Ðược  giải  thoát  không  ngại,  môn  tam-muội  Lìa  trần  cấu,  môn 

tam-muội Lìa danh tự ngữ cú trang nghiêm, môn tam-muội Thấy các pháp, môn 

tam-muội Các  pháp  không có ngại gì,  môn tam-muội Như  hư không, môn tam-

muội Như kim cương, môn tam-muội Không sợ nhiễm đắm sắc, môn tam-muội 

Ðược thắng, môn tam-muội Chuyển mắt, môn tam-muội Rốt ráo pháp tính, môn 

tam-muội  Hay  cho  yên  ổn,  môn  tam-muội  Sư  tử  rống,  môn  tam-muội  Hơn  hết 

thảy chúng sinh, môn tam-muội Hoa trang nghiêm, môn tam-muội Dứt nghi, môn 

tam-muội  Theo  hết  thảy  kiên  cố,  môn  tam-muội  Xuất  sinh  các  pháp  được  sức 

thần thông không sợ, môn tam-muội Có thể thông đạt các pháp, môn tam-muội 

Các  pháp  tài  ấn,  môn  tam-muội  Các  pháp  không  có  phân  biệt  thấy,  môn  tam-

muội Lìa các kiến chấp, môn tam-muội Lìa hết thảy tối tăm, môn tam-muội Lìa 

hết  thảy  tướng,  môn  tam-muội  Giải  thoát  hết  thảy  nhiễm  trước,  môn  tam-muội 

Trừ hết thảy giải đãi, môn tam-muội Ðược pháp sâu xa vi diệu sáng tỏ, môn tam-

muội Không thể cướp đoạt, môn tam-muội Phá ma, môn tam-muội Không đắm 

trước  ba  cõi,  môn  tam-muội  Khởi  lên  ánh  sáng,  môn  tam-muội  Thấy  chư  Phật 

v.v...  Như  vậy,  Tát-đà-ba-luân  ở  trong  các  môn  tam-muội  ấy  liền  thấy  mười 

phương vô lượng vô số chư Phật, vì các hàng Bồ-tát nói Bát-nhã ba-la-mật. 

LUẬN.  Hỏi: Tát-đà-ba-luân vì cớ gì quên không hỏi âm thanh giữa hư không? 

Ðáp:  Tát-đà-ba-luân vì việc quá hoan hỷ che tâm nên quên.  Như người quá ưu 

sầu, quá hoan hỷ, do hai việc ấy nên quên. 

Hỏi:  Âm thanh giữa hư không đã diệt, cớ gì ở đó bảy ngày mà không trở lại tìm 

chổ để hỏi? 

Ðáp:  Như xưa ở chỗ trống vắng, vì nhất tâm cầu Bát-nhã ba-la-mật nên giữa hư 

không có tiếng.  Nay cũng muốn nhất tâm như xưa, mong trở lại nghe tiếng để 

dứt nghi ngờ. 

*  Lại nữa, Tát-đà-ba-luân đã bỏ cái vui thế gian, vào sâu Phật đạo, tâm ưa thích 

đến cùng tột, âm thanh giữa hư không tuyên bảo, mở bày cho chút ít, rốt cuộc 

chưa  dứt  được  nghi  thời  âm  thanh  kia  liền  dứt.   Như  trẻ  con  được  chút  ít  vị 

ngon, vì ưa đắm vị nên lại khóc lóc muốn được nữa.  Tát-đà-ba-luân cũng như 

vậy, được nhân duyên mùi vị của Bát-nhã ba-la-mật mà không thể thông đạt nên 

chẳng biết đi đâu, thế nên trú lại mà khóc lóc. 

Hỏi:  Cớ gì cho đến bảy ngày thân Phật mới hiện? 

Ðáp:  Thí như người quá khát mới biết nước ngon.  Hoặc hai ngày, ba ngày tinh 

tấn, ham muốn chưa sâu, nếu quá bảy ngày sợ người kia ưu sầu chướng ngại 

tâm, không còn chịu cầu đạo, nên bảy ngày ưu sầu, như thí dụ trong kinh đây 

nói. 

Hỏi:  Cớ gì Tát-đà-ba-luân ưu sầu đến thế, như có đứa con yêu quý chết? 

Ðáp:   Bát-nhã  ba-la-mật  là  đệ  nhất  thật  giữa  các  pháp,  là  pháp  bảo  chơn  thật 

của mười phương chư Phật.  Tát-đà-ba-luân được chút ít ý  vị,  vì chưa đủ nên 

ưu  sầu,  như  đứa  con  yêu  quý  chết,  nghĩ  rằng:  Khi  nó  khôn  lớn,  có  nhiều  việc 

thành đạt thời trông mong nhờ vào sức nó.  Bồ-tát cũng như vậy, nghĩ đến tăng 

ích  sức  Bát-nhã  ba-la-mật,  được  không  thoái  chuyển  rồi,  thời  thành  tựu  việc 

Phật.  Như con đối với cha, hiếu hạnh suốt đời, không có tâm đổi khác.  Bát-nhã 

ba-la-mật đối với Bồ-tát cũng như vậy, nếu có thể được vào cho đến thành Phật, 

trọn không  xa lìa; như cha thấy con, tâm liền  vui  vẻ.  Bồ-tát tuy được mỗi mỗi 

pháp cũng không hoan hỷ như thấy được Bát-nhã ba-la-mật.  Như đứa con, giả 

có tên đó, Bát-nhã ba-la-mật cũng như vậy, không, không nhất định thật có, chỉ 

có tên giả; như vậy là nhân duyên tướng chung. 

Cha tuy yêu con, song không thể đem đầu, mắt cho nó; Bồ-tát vì Bát-nhã ba-la-

mật nên trong vô lượng đời đem đầu, mắt, tủy, não thí cho chúng sinh.  Con đối 

với cha hoặc có khi không thể báo ân, hoặc có thể báo ân, ngay cả có thể làm 

lợi  nhỏ  trong  hiện  tại  như  cung  cấp  cơm  áo,  hoan  lạc  v.v...  còn  Bồ-tát  đối  với 

Bát-nhã ba-la-mật không điều gì không làm được, cho đến hết thảy trí tuệ, huống 

gì thế lực của Bồ-tát và sự giàu vui thế gian.  Con báo ân cha thời ân cùng cực 

chỉ  một  đời,  còn  sự  lợi  ích  của  Bát-nhã  đến  vô  lượng  đời,  cho  đến  khi  thành 

Phật.  Con đối với cha hoặc tốt hoặc xấu, còn Bát-nhã ba-la-mật không điều gì 

không tốt.  Con chỉ là tên giả, hư dối không thật, còn Bát-nhã ba-la-mật là thánh 

pháp  chơn  thật,  không  có  hư  dối.   Sự  báo  ân  của  con  tuy  đem  lại  cái  vui  nhỏ 

hiện tại, song có vô lượng cái ưu sầu khổ não, còn Bát-nhã  ba-la-mật chỉ đưa 

đến cái vui chơn thật, hoan hỷ, cho đến cái vui thành Phật.  Con chỉ có thể cung 

dưỡng lợi ích cho cha, không thể cứu cha khỏi sinh, già, bệnh, chết, còn Bát-nhã 

ba-la-mật khiến Bồ-tát rốt ráo thanh tịnh, không còn già, bệnh, chết.  Con chỉ có 

thể làm cho cha được tự tại trong cái vui thế gian, còn Bát-nhã ba-la-mật có thể 

làm cho Bồ-tát làm chủ hết thảy thế gian trời người.  Có các nhân duyên và thí 

dụ sai khác như vậy.  Người đời biết việc ưu sầu vì con chết, nên lấy đó làm ví 

dụ. 

Hỏi:  Phật hiện ra giữa hư không là Phật nào?  Cớ sao trước chỉ có âm thanh, 

mà nay hiện thân?  Phật đã hiện thân cớ sao không độ liền mà bảo đi đến chỗ 

Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt? 

Ðáp:   Chẳng  phải  chơn  Phật,  chỉ  là  ảnh  tượng  hiện  ra,  hoặc  Phật  khiến  hóa 

Phật, hoặc đại Bồ-tát hiện làm Phật.  Vì phước đức thiện căn đời trước nên chỉ 

nghe  âm  thanh.   Nay  sau  bảy  ngày  bảy  đêm,  nhất  tâm  niệm  Phật,  công  đức 

thành tựu nên được thấy thân Phật.  Phật sở dĩ không độ liền, vì người kia đời 

đời có nhân duyên với Ðàm-vô-kiệt, nên sẽ từ nơi đó được độ.  Có người nên 

theo  Xá-lợi-phất  được  độ,  giả  sử  Phật  hiện  thân  cũng  không  thể  làm  cho  giác 

ngộ. 

Phật tán thán lành thay là, vì Tát-đà-ba-luân chí tâm cầu muốn biết chỗ đến và 

nhân duyên nghe Bát-nhã nên Phật hiện thân mà tán thán lành thay.  Chư Phật 

quá khứ khi hành đạo Bồ-tát, cầu Bát-nhã cũng siêng khổ như vậy.  Vì mới phát 

tâm mà tội cũ còn dày nặng nên phước đức chưa tập hợp.  Phật an ủi tâm người 

kia rằng: Người cầu Bát-nhã ba-la-mật tuy siêng khổ cũng chớ giải đãi, chớ sinh 

tâm thoái mất.  Hết thảy chúng sinh có được kết quả tu hành, thời trong khi tu 

nhân đều khổ.  Lúc hưởng quả được vui, nên suy nghĩ rằng, vô lượng công đức 

quả báo của chư Phật đều do tự các ngài siêng năng gắng gổ.  An ủi như vậy 

rồi, nói rằng: Con từ đây đi về phương đông, cách 500 do tuần có thành gọi là 

Chúng Hương, không bao lâu sẽ được nghe Bát-nhã ba-la-mật. 

Hỏi:  Thành Chúng Hương ở chỗ nào? 

Ðáp:  Sau khi Phật quá khứ diệt độ, chỉ có để lại giáo pháp.  Giáo pháp ấy không 

trải khắp Diêm-phù-đề, chỉ chỗ nào chúng sinh có nhân duyên nghe pháp thời đi 

đến.  Bấy giờ cõi nước Chúng Hương giàu vui, sinh nhiều bảy báu nên lấy bảy 

báu làm thành.  Khi ấy Tát-đà-ba-luân tuy cùng ở cõi Diêm-phù-đề mà sinh ở chỗ 

không  có  Phật  pháp,  không  có  bảy  báu  sinh  ra,  chỉ  nghe  truyền  tên  Phật,  tên 

Bát-nhã  ba-la-mật  là  Phật  đạo.   Người  ấy  đời  trước  chứa  nhiều  phước  đức, 

phiền não nhẹ ít, nghe liền tin vui, nhàm ghét vui thú thế tục, xa lìa thân thuộc, đi 

đến ở giữa rừng vắng, muốn đi đến cõi nước có Phật pháp. 

Âm thanh mở bày lời nói là, sợ người kia đi đến chỗ khác mà không đi đến chỗ 

Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, cho nên nói, tiếp sau Phật hiện thân chỉ rõ chỗ đi đến. 

Hỏi:  Nhân duyên về Tát-đà-ba-luân đã nghe đủ ở trên, nay nhân duyên về Ðàm-

vô-kiệt như thế nào? 

Ðáp:  Uất-già-đà, Trung Hoa dịch là Thịnh; Ðạt-ma, Trung Hoa dịch là Pháp.  Bồ-

tát  ấy  ở  trong  thành  Chúng  hương  theo  ý  thuyết  pháp  cho  chúng  sinh,  khiến 

chúng  sinh  gieo  rộng  căn  lành  nên  gọi  là  Pháp  thịnh.   Nước  ấy  không  có  vua, 

trong đó nhân dân đều không có chấp tôi, ta; như người châu Uất-đơn-việt, duy 

chỉ  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  là  chủ.   Nước  đó  khó  đến  được.   Tát-đà-ba-luân  nhờ 

không tiếc thân mạng, lại được chư Phật, Bồ-tát tiếp trợ nên đến được.  Ðại Bồ-

tát vì độ chúng sinh nên sinh trong cõi nước như thế, chúng sinh không có thiếu 

thốn gì, tâm họ điều hòa nhu nhuyến, dễ có thể được độ. 

Hỏi: Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt là thân do cha mẹ sinh, hay vì độ chúng sinh nên dùng 

sức thần thông hóa làm thân ấy?  Nếu là thân của phước báo thời cần gì dùng 

sáu vạn thể nữ, vườn quán, ao tắm, các thứ trang nghiêm để tự vui thích?  Nếu 

là thân do cha mẹ sinh thời làm sao có thể khiến Tát-đà-ba-luân cúng dường đầy 

đủ,  đều  ở  giữa  hư  không  hóa  thành  đài  lớn,  vào  các  tam-muội,  trải  qua  bảy 

năm? 

Ðáp:   Có  người  nói,  đó  là  thân  do  cha  mẹ  sinh.  Vì  Bồ-tát  được  thật  tướng  các 

pháp và sức thần thông thiền định nên muốn độ chúng sinh trong thành ấy; như 

các Bồ-tát lợi căn trong thành khác, có thể vào thiền định, cũng có thể vào cõi 

Dục.   Vì  nhiếp  hóa  chúng  sinh  nên  thọ  năm  dục  mà  không  mất  thiền  định;  thí 

như người tránh nóng nên nằm ở trong bùn, khi đứng dậy trở lại rửa sạch như 

cũ; còn phàm phu căn độn nên không thể làm được như vậy.  Vì vậy mà dùng 

sức thần thông hóa làm đài hoa, bảy năm vào định.  Lại, vì sức phương tiện nên 

có thể thọ năm dục, ý nghĩa như trước nói.  Bồ-tát không chỉ hành một đạo, mà 

vì  chúng  sinh  nên  hành  đủ  các  đạo  để  dìu  dắt.   Như  rồng  nổi  mây,  sấm  sét, 

giông tố, mưa trận  mưa lớn.  Bồ-tát cũng như  vậy, tuy là thân do cha mẹ sinh 

chưa lìa phiền não, mà có thể tu hành pháp lành, vì chúng sinh nên không dứt 

hết kiết sử. 

Có người nói: Bồ-tát này là thân do pháp tính sinh.  Vì độ chúng sinh trong thành 

Chúng  Hương  nên  biến  hóa  mà  độ;  nếu  là  thân  do  cha  mẹ  sinh  thời  làm  sao 

được  mười  phương  Phật  khen  ngợi  và  khiến  Tát-đà-ba-luân  đi  theo  thọ  pháp, 

được  sáu  vạn  tam-muội?   Thế  nên  biết,  đó  là  đại  Bồ-tát  hóa  thân.   Thí  như 

tướng rồng chết xuất hiện trong biển lớn; như quả chín thời phải rơi, khi ấy chim 

Cánh  vàng  đi  đến  ăn.   Chúng  sinh  cũng  như  vậy,  khi  nghiệp  nhân  duyên  chín 

muồi thời đại Bồ-tát đến độ. 

Bấy  giờ  Tát-đà-ba-luân  nghe  tiếng  Phật  dạy  giữa  hư  không  nên  sinh  tâm  rất 

hoan hỷ, rất ham muốn: Khi nào ta sẽ được gặp Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt nói Bát-nhã 

ba-la-mật để làm cho mũi tên phiền não ái kiến  trong tâm ta ra khỏi?  Vì  muốn 

làm rõ việc ấy nên trong đây Phật nói ví dụ mũi tên độc: Như người bị mũi tên 

độc vào thân liền không có nghĩ gì khác, mà chỉ nghĩ đến đau khổ cấp bách; và 

mũi  tên  độc  không  lấy  ra  mau  thời  độc  chạy  khắp  mình  mà  mất  mạng.   Bồ-tát 

Tát-đà-ba-luân cũng như vậy, bị mũi tên có tẩm chất độc tà nghi và mũi tên tham 

dục vào tâm, do đã thấy mọi người vì mũi tên độc tà kiến làm tổn thương tâm và 

sợ mũi tên độc tham dục chạy khắp mình, cướp mất mạng trí tuệ, phải chết như 

người phàm nên nghe nói Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt có thể lấy mũi tên ấy ra thời gấp 

rút muốn gặp Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, chứ không còn nghĩ gì khác. 

Trong đây, nói dứt các tâm sở hữu.  Tâm sở hữu là tâm thủ tướng chấp trước, 

cho đến đối với pháp lành cũng có bệnh ấy.   Tát-đà-ba-luân mắt trông thấy thân 

Phật, trước đó chưa từng thấy, theo Phật nghe dạy, được cái vui pháp nên xa lìa 

cái vui năm dục, liền được thấy biết không ngại đối với hết thảy pháp. 

Thấy biết không ngại là, như sức của Tát-đà-ba-luân được thấy biết không ngại, 

chẳng phải Phật không ngại.  Khi ấy được vào các môn tam-muội. 

Môn  tam-muội  Quán  các  pháp  tính  là,  môn  tam-muội  có  thể  quán  thật  tính  các 

pháp. 

Môn tam-muội Thật tính các pháp không thể có được là, lúc đầu được tam-muội 

là không, không sinh, không diệt, nay được tam-muội này là được không nhiễm 

trước tính ấy, không cho rằng được tính ấy có tướng quyết định. 

Môn  tam-muội  Phá  vô  minh  đối  với  các  pháp  là,  các  pháp  ở  trong  tâm  người 

phàm  phu,  vì  vô  minh  nên  quanh  co  bất  chính,  cho  là  thường,  lạc,  ngã,  tịnh. 

Ðược  tam-muội  này  thời  vô  minh  tương  ưng  với  điên  đảo,  chấp  thường,  lạc, 

ngã, tịnh bị phá; chỉ quán hết thảy pháp vô thường, không, vô ngã. 

Hỏi:  Như Bồ-tát phá được vô minh đối với các pháp còn không cần thấy Phật, 

cần gì phải đi đến chỗ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt? 

Ðáp:  Phá vô minh không chỉ có một thứ mà có thứ ngăn chặn không cho phát 

khởi, cũng gọi là phá.  Vì chứng được thật tướng các pháp nên phá vô minh. 

Lại, vô minh có rất nhiều loại: Có phần Bồ-tát phá, có phần Phật phá, có phần 

Bồ-tát nhỏ phá, có phần Bồ-tát lớn phá, như trước nói ví dụ ngọn đèn. 

Lại,  Tu-đà-hoàn  cũng  gọi  là  phá  vô  minh,  cho  đến  A-la-hán  mới  là  thật  phá. 

Trong pháp Ðại thừa cũng như vậy, Bồ-tát mới phát tâm vì hiểu được thật tướng 

các pháp nên cũng gọi là phá vô minh, cho đến Phật thời vô minh phá hết không 

còn thừa.  Thế nên Tát-đà-ba-luân có vô minh tà kiến và ngã kiến, đối với Phật 

pháp đều phá hết nên được gọi là tam-muội Phá vô minh, không lỗi. 

Môn tam-muội Các pháp không sai khác là, được tam-muội ấy thời quán hết thảy 

pháp một tướng tức là vô tướng. 

Môn  tam-muội  Các  pháp  không  hư  hoại  tự  tại  là,  được  tam-muội  ấy  thời  quán 

hết thảy pháp như, pháp tính, thật tế, vô vi nên gọi là không hư hoại.  Ðược pháp 

ấy rồi được tự tại, biết rõ ràng các  pháp; vì cầu Phật đạo nên không thủ chứng 

pháp ấy. 

Môn tam-muội Các pháp có thể chiếu sáng là, do tướng chung, tướng riêng mà 

biết hết thảy pháp. 

Môn tam-muội Các pháp lìa tối tăm là, vô minh có hai, một là dày, hai là mỏng. 

Mỏng gọi là vô minh; dày gọi là tối tăm.  Phá vô minh dày nên gọi là lìa tối tăm; 

trước phá vô minh mỏng nên gọi là phá vô minh đối với các pháp. 

Môn  tam-muội  Các  pháp  không  có  các  tương  tục  là,  năm  uẩn  mỗi  niệm  diệt, 

tương tợ tương tục sinh, khi chết nối tiếp sinh mà không tương tợ.  Ðược tam-

muội này biết các pháp niệm niệm tương tục, không sai khác. 

Môn tam-muội Các pháp không thể có được là tam-muội tương ưng với hết thảy 

pháp không. 

Môn tam-muội Rải hoa là được tam-muội này, đối trước mười phương Phật có 

thể dùng hoa bảy báu rải lên trên Phật. 

Môn tam-muội Các pháp vô ngã là quán hết thảy pháp vô ngã. 

Môn tam-muội Uy thế như huyễn là được tam-muội này có thể mỗi mỗi biến hóa 

thân, như vị thầy huyễn thuật lớn có thể dẫn dắt chúng sinh phát khởi tâm hiếm 

có, dùng sức huyễn xoay chuyển tâm người trong một nước. 

Môn tam-muội Ðược như tượng trong gương là,  được tam-muội này thời  quán 

các pháp sở hữu trong ba cõi, như tượng trong gương, hư dối không thật. 

Môn tam-muội Biết được ngôn ngữ của hết thảy chúng sinh là, được tam-muội 

này thời có thể biết ngôn ngữ của hết thảy chúng sinh. 

Môn  tam-muội  Hết  thảy  chúng  sinh  hoan  hỷ  là,  vào  tam-muội  này  thời  có  thể 

chuyển tâm sân giận của chúng sinh thành tâm hoan hỷ. 

Môn  tam-muội  Vào  phân  biệt  âm  thanh  là,  vào  tam-muội  này  thời  có  thể  phân 

biệt được hết thảy âm thanh lớn nhỏ, thô tế của trời, người. 

Môn tam-muội Ðược mỗi mỗi câu chữ của ngôn ngữ  câu  chữ trang nghiêm là, 

được  tam-muội  này  thời  nghĩa  lý  tuy  cạn  mà  có  thể  trang  nghiêm  tự  cú  ngôn 

ngữ, làm cho người khác hoan hỷ, huống nữa là nghĩa lý sâu xa. 

Môn  tam-muội  Không  sợ  là,  được  tam-muội  này  thời  không  sợ  tất  cả  ma  dân, 

ngoại đạo, luận sư và các phiền não. 

Môn  tam-muội  Tính  thường  im  lặng  là,  vào  tam-muội  này  thời  thường  im  lặng 

nhiếp  tâm,  vì  độ  chúng  sinh  nên  tùy  theo  điều  họ  muốn  nghe  mà  phát  ra  âm 

thanh, như kỹ nhạc trời ưng ý mà phát ra. 

Môn tam-muội Ðược giải thoát không ngăn ngại là, được tam-muội này thời đối 

với hết thảy pháp được trí tuệ không ngăn ngại. 

Môn tam-muội Lìa trần cấu là, được tam-muội này thời các trần cấu kiết sử đều 

dứt.  Ðây tức là tam-muội Vô sinh pháp nhẫn. 

Môn tam-muội Danh tự, ngữ ngôn trang nghiêm là, được tam-muội này thời có 

thể trang nghiêm mỗi mỗi câu kệ, ngôn ngữ mà thuyết pháp. 

Môn tam-muội Thấy  các pháp là,  vào tam-muội này, do  thấy thế đế  và đệ nhất 

nghĩa nên biết rõ các pháp. 

Môn  tam-muội  Các  pháp  vô  ngại  đảnh  là,  như  người  ở  đỉnh  núi  xem  khắp  bốn 

phương.  Bồ-tát trú ở tam-muội này thấy khắp hết thảy pháp không có chướng 

ngại. 

Môn tam-muội Như hư không là, vào tam-muội này thấy pháp trong thân ngoài 

thân đều như hư không, được tự tại. 

Môn tam-muội Như kim cương là, như kim cương có thể phá các núi.  Tam-muội 

này cũng như  vậy,  có thể phá pháp làm chướng ngại sáu  Ba-la-mật mà thẳng 

đến Phật đạo. 

Môn tam-muội Không sợ nhiễm đắm sắc là, được tam-muội này cho đến sắc cõi 

trời còn không nhiễm đắm, huống nữa là sắc khác. 

Môn tam-muội Ðược hơn là, muốn có làm gì đều có thể hơn chứ không thua. 

Môn tam-muội Chuyển mắt là, được tam-muội này thời ma và ma dân muốn thấy 

chỗ khuyết điểm của Bồ-tát, trở lại thấy thành chỗ hay. 

Môn tam-muội Rốt ráo pháp tính là, được tam-muội này thời thấy hết thảy pháp 

rốt ráo vào trong pháp tính. 

Môn  tam-muội  Có  thể  cho  yên  ổn  là,  được  tam-muội  này  thời  tuy  luân  chuyển 

qua lại sáu đường mà tự biết mình chắc chắn sẽ làm Phật, yên vui không lo sợ. 

Môn tam-muội Sư tử rống là, vào tam-muội này có thể hàng phục đến thảy ma 

dân, ngoại đạo, không ai dám đương đầu. 

Môn tam-muội Hơn hết thảy chúng sinh là, được tam-muội này quá hơn đối với 

hết  thảy  chúng  sinh.   Hết  thảy  có  hai:  Một  là  danh  từ  hết  thảy,  hai  là  thật  hết 

thảy.  Hơn đối với hàng phàm phu có tâm chấp trước ba cõi và hàng Thanh văn, 

Bích-chi Phật, Bồ-tát mới phát tâm chưa được tam-muội ấy, nên gọi là hết thảy. 

Môn tam-muội Hoa trang nghiêm là, được tam-muội này thời thấy mười phương 

Phật ngồi trên hoa sen bảy báu ở giữa hư không mà mưa hoa sen bảy báu lên 

trên Phật. 

Môn tam-muội Dứt nghi là, tuy chưa được làm Phật mà vẫn có thể dứt nghi cho 

hết thảy chúng sinh. 

Môn  tam-muội  Theo  hết  thảy  kiên  cố  là,  thật  tướng  các  pháp  gọi  là  kiên  cố. 

Ðược tam-muội này thời theo thật tướng các pháp chứ không theo pháp khác. 

Môn tam-muội Vượt ra ngoài các pháp, được sức thần thông không sợ là, được 

tam-muội  này  thời  vượt  qua  pháp  phàm  phu,  được  sáu  thần  thông,  mười  lực, 

bốn điều không sợ của Bồ-tát. 

Môn tam-muội Có thể thông đạt các pháp là được tam-muội này cho đến đối với 

các pháp Như, pháp tính, thật tế, thông đạt mà không trú trước, cho đến pháp 

bình đẳng. 

Môn  tam-muội  Các  pháp  tài  ấn  là,  tài  là  pháp  thiện;  ấn  là  tướng.   Như  người 

được dây đeo ấn không ai dám khinh dễ; Bồ-tát được ấn pháp tài cũng không ai 

có thể làm chướng ngại. 

Môn tam-muội Không có phân biệt thấy là, nếu phân biệt các pháp tức sinh tâm 

thương ghét; được tam-muội này thời thấy các pháp không khởi tâm phân biệt. 

Môn tam-muội Lìa các chấp kiến là sáu mươi hai tà kiến và chấp thủ tướng đối 

với  sắc  pháp  v.v...  cho  đến  chấp  Phật,  chấp  Pháp,  chấp  Tăng,  chấp  Niết-bàn 

đều gọi là chấp kiến, vì sao?  Vì thủ tướng nên sinh ra tâm chấp trước. 

Môn tam-muội Lìa hết thảy tướng là, tức tam-muội tương ưng với môn Vô tướng 

giải thoát. 

Môn  tam-muội  Lìa  hết  thảy  nhiễm  trước  là,  lìa  hết  thảy  tướng  nên  đối  với  hết 

thảy pháp cũng không chấp trước. 

Môn  tam-muội  Trừ  hết  thảy  giải  đãi  là,  được  tam-muội  này  như  trong  đây  nói, 

cho đến bảy năm không ngồi, không nằm.  Bồ-tát được tam-muội ấy thời thường 

không có tâm giải đãi cho đến khi thành Phật, không bao giờ ngưng nghỉ. 

Môn tam-muội Ðược pháp sáng suốt, sâu xa là, pháp sáng suốt là Phật pháp và 

hết thảy trí tuệ.  Bồ-tát được tam-muội  này thời có thể thấy  xa Phật pháp, suy 

nghĩ trù lượng biết pháp ấy sâu xa, vi diệu không gì sánh bằng. 

Môn tam-muội Không thể cướp đoạt là được tam-muội này thời hành đạo Bồ-tát 

không ai có thể cướp đoạt được ý nguyện ấy. 

Môn  tam-muội  Phá  ma  là,  được  tam-muội  này  thời  ma  tuy  là  chủ  cõi  Dục,  mà 

Bồ-tát dùng thân người vẫn có thể phá được ma. 

Môn tam-muội Không nhiễm trước ba cõi là, được tam-muội này thời thân tuy ở 

trong ba cõi mà tâm thường ở Niết-bàn, nên không đắm trước. 

Môn tam-muội sinh khởi ánh sánh là, được tam-muội này thời có thể phóng ra vô 

lượng ánh sáng chiếu khắp mười phương. 

Môn  tam-muội  Thấy  chư  Phật  là  được  tam-muội  này  thời  tuy  chưa  được  mắt 

trời, tai trời mà vẫn có thể thấy mười phương chư Phật, nghe mười phương chư 

Phật nói pháp, thưa hỏi chỗ nghi. 

Tát-đà-ba-luân trú trong các tam-muội ấy liền thấy mười phương vô lượng vô số 

chư Phật ở giữa đại chúng, vì hàng Bồ-tát mà nói Bát-nhã ba-la-mật. 

(Hết cuốn 97 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 98  

KINH:  Khi ấy mười phương chư Phật an ủi Tát-đà-ba-luân rằng: Lành thay, lành 

thay, thiện nam tử!  Chúng ta xưa khi hành đạo Bồ-tát, cầu Bát-nhã Bát-nhã ba-

la-mật, được các tam-muội ấy cũng như nay ông được.  Chúng ta được các tam-

muội ấy, khéo  vào Bát-nhã ba-la-mật, thành tựu sức phương tiện, an trú địa vị 

không thoái chuyển.  Chúng ta quán tính các tam-muội ấy không thấy có pháp ra 

tam-muội,  vào  tam-muội  cũng  không  thấy  người  hành  Phật  đạo,  cũng  không 

thấy người được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Này thiện nam tử, ấy gọi là 

Bát-nhã ba-la-mật; nghĩa là không nghĩ rằng có các pháp ấy. 

Này  thiện  nam  tử,  chúng  ta  an  trú  nơi  pháp  vô  niệm  được  thân  kim  sắc,  hào 

quang  một  trượng,  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp  tùy  hình  và  trí  tuệ 

không  thể  nghĩ  nghì,  được  giới  vô  thượng,  tam-muội  vô  thượng,  trí  tuệ  vô 

thượng, hết thảy công đức đều đầy đủ.  Vì công đức đều đầy đủ nên Phật còn 

không  thể  thủ  tướng  nói  hết,  huống  nữa  là  hàng  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật  và 

những người khác.  Vì thế, nên thiện nam tử, đối với Phật pháp nên cung kính ái 

niệm,  sinh  tâm  thanh  tịnh  gấp  bội;   đối  với  thiện  tri  thức  nên  sinh  tưởng  như 

Phật,  vì  sao?   Vì  nhờ  thiện  tri  thức  thủ  hộ  nên  Bồ-tát  mau  được  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác. 

Khi  ấy  Tát-đà-ba-luân  bạch  mười  phương  Phật  rằng:  Thế  nào  là  thiện  tri  thức 

của con, người con nên gần gũi cúng dường? 

Mười phương Phật bảo với Tát-đà-ba-luân rằng: Này ông, thiện nam tử, Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt đời đời giáo hóa thành tựu cho ông Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác. Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt thủ hộ ông, dạy ông Bát-nhã ba-la-mật và sức phương 

tiện; ấy là thiện tri thức của ông.  Ông cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt hoặc một 

kiếp, hoặc hai, ba, cho đến quá trăm kiếp, đầu đội, cung kính, đem hết thảy nhạc 

cụ, sắc, tiếng, hương,  vị,  xúc thượng  diệu của trong thế  giới ba ngàn để cúng 

dường  còn  chưa  thể  báo  ân  trong  giây  lát,  vì  sao?   Vì  nhờ  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt 

nên làm cho ông được các tam-muội như vậy, được Bát-nhã ba-la-mật và sức 

phương tiện. 

Chư  Phật giáo hóa  an ủi Tát-đà-ba-luân như  vậy, làm cho hoan hỷ  xong bỗng 

nhiên không hiện. 

Khi  ấy  Tát-đà-ba-luân  từ  tam-muội  dậy  không  còn  thấy  Phật,  nghĩ  rằng:   Chư 

Phật từ đâu đến   và đi đến đâu?.  Vì không thấy Phật nên lại rầu rỉ không  vui, 

suy  nghĩ:   Ai  sẽ  dứt  nghi  cho  ta?   Lại  nghĩ  rằng:   Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  lâu  xa  lại 

đây thường hành Bát-nhã ba-la-mật. được sức phương tiện và được các định, 

được tự tại đối với pháp Bồ-tát, đã nhiều lần cúng dường chư Phật quá khứ, đời 

đời làm thầy ta, thường làm lợi ích cho ta, ta sẽ gặp Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt và hỏi 

Phật từ đâu đến và đi đến đâu? 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân đối với Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt sinh tâm cung kính, ưa thích, 

tôn  trọng,  nghĩ  rằng:  Ta  sẽ  đem  gì  cúng  dường  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt?   Ta  nay 

nghèo  cùng;  hoa  hương,  anh  lạc,  hương  bột,  hương  xoa,  y  phục,  phan  lọng, 

vàng bạc chơn châu, lưu ly, pha lê, mã não, xan hô, hổ phách, không có các vật 

như vậy có thể đem cúng dường Bát-nhã ba-la-mật và pháp sư thuyết pháp là 

Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt.   Theo  phép  ta  không  nên  đi  không  đến  chỗ  Ðàm-vô-kiệt. 

Nếu ta không có gì mà đi đến thời tâm không vui vẻ.  Ta sẽ bán thân lấy của, vì 

Bát-nhã  ba-la-mật mà cúng dường  pháp  sư Ðàm-vô-kiệt,  vì sao?  Vì ta  đời  đời 

đã mất vô số thân, ở trong vô thỉ sinh tử hoặc chết hoặc bán, hoặc vì dục lạc nên 

phải đời đời ở trong địa ngục chịu vô lượng khổ não, chưa từng vì pháp thanh 

tịnh vì để cúng dường thuyết pháp sư nên bán thân. 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân giữa đường đi vào một thành lớn, đi đến chợ cất tiếng to 

rằng: Ai muốn cần người, ai muốn mua người? 

Lúc ấy ác ma nghĩ rằng: Tát-đà-ba-luân này do mến pháp mà muốn tự bán thân, 

vì Bát-nhã ba-la-mật nên cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt; sẽ được hỏi ngay Bát-

nhã ba-la-mật  và sức phương tiện: Làm so Bồ-tát hành Bát-nhã ba-la-mật mau 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác và sẽ được đa văn đầy đủ, như nước 

biển lớn, lúc đó không thể làm ngăn trở, phá hoại, được đầy đủ hết thảy công 

đức, làm lợi ích cho các Bồ-tát, vì Vô thượng chánh đẳng chánh giác nên vượt 

qua cảnh giới ma của ta, cũng dạy người khác ra khỏi cảnh giới ma của ta, được 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Ta nay sẽ phá hoại việc ấy. 

Bấy giờ ác ma làm che lấp tâm các Bà-la-môn, cư sĩ để không nghe tiếng rao tự 

bán  mình  ấy,  trừ  một  người  con  gái  của  trưởng  giả,  ma  không  thể  ngăn  che 

được, vì nhân duyên đời trước của nó.  Lúc ấy Tát-đà-ba-luân bán thân không ai 

mua nên ưu sầu khóc lóc, đứng ở một bên, khóc rằng: Ta tự bán thân là vì Bát-

nhã ba-la-mật nên cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, mà vì ta tội lớn nên bán thân 

không có người mua. 

Lúc ấy trời Ðế-thích nghĩ rằng: Tát-đà-ba-luân mến pháp nên tự bán thân mình, 

vì  Bát-nhã  ba-la-mật  nên  muốn  cúng  dường  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt,  ta  sẽ  thử  xem 

để biết thiện nam tử ấy thực sự do tâm mến pháp nên xả bỏ thân chăng?  Bấy 

giờ trời Ðế-thích hóa làm người Bà-la-môn đi gần bên Tát-đà-ba-luân hỏi rằng: 

Này anh, thiện nam tử, vì cớ gì mà khóc lóc, nhan sắc tiều tụy, đứng ở một bên. 

Ðáp rằng: Này Bà-la-môn, tôi kính yêu pháp nên tự bán thân, vì Bát-nhã ba-la-

mật, nên muốn cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt.  Nay tôi bán thân mà không có 

người mua, nên tôi tự nghĩ, do mình phước mỏng nên muốn bán thân để cúng 

dường Bát-nhã ba-la-mật và Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt mà không có người mua. 

Khi ấy Bà-la-môn nói với  Tát-đà-ba-luân  rằng: Này thiện nam tử, ta không cần 

người, ta muốn tế trời nên chỉ cần tim người, máu người, tủy người, ông có thể 

bán cho ta chăng?  Bấy giờ Tát-đà-ba-luân nghĩ rằng: Ta được lợi lớn, ta được 

lợi lớn bậc nhất.  Ta nay vì đầy đủ Bát-nhã ba-la-mật và sức phương tiện, được 

bán tim, máu và tủy.  Khi ấy tâm rất hoan hỷ, vui vẻ, không lo âu, đem tâm nhu 

hòa nói với Bà-la-môn rằng: Ðiều ông cần dùng tôi đều chấp thuận.  Bà-la-môn 

nói: Ông cần giá bao nhiêu?  Ðáp: Tùy ý ông trả. 

Tức thời Tát-đà-ba-luân tay phải cầm dao bén chặt cánh tay trái chảy máu, cắt 

thịt bắp vế phải, lại muốn phá xương lấy tủy.  Khi ấy có một người con gái của vị 

trưởng giả ở trên gác cao trông thấy Tát-đà-ba-luân tự cắt thân thể, không tiếc 

mạng sống, nghĩ rằng: Thiện nam tử ấy vì nhân duyên gì mà làm khốn khổ thân 

mình như vậy, ta thử đến hỏi xem.  Người con gái của vị trưởng giả liền xuống 

lầu, đi đến chỗ Tát-đà-ba-luân, hỏi rằng: Anh vì nhân duyên gì làm khốn khổ thân 

như vậy?  Anh lấy tim, máu, tủy ấy để làm gì?  Tát-đà-ba-luân đáp: Bán cho Bà-

la-môn.  Vì cầu Bát-nhã ba-la-mật nên cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt. 

Người con gái của vị trưởng giả nói: Này thiện nam tử, vì việc bán thân ấy mà 

muốn tự đem tim, máu, tủy của mình ra để cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, thời 

được  công  đức,  lợi  lạc  gì?   Tát-đà-ba-luân  nói:  Này  thiện  nữ  nhân,  vì  Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt khéo học Bát-nhã ba-la-mật và sức phương tiện, sẽ nói cho tôi việc 

nên làm của Bồ-tát, việc hành đạo của Bồ-tát.  Tôi học pháp ấy, học đạo ấy, khi 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác thời vì chúng sinh làm chỗ nương tựa, 

sẽ  được  thân  kim  sắc  có  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp  tùy  hình,  hào 

quang một trượng sáng vô lượng, đại từ đại bi, đại hỷ đại xả, bốn điều không sợ, 

mười lực của Phật, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, sáu thần 

thông và giới thanh tịnh, thiền tịnh, trí tuệ không thể nghĩ nghì, được Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, được thấy biết không ngại đối với các pháp, đem pháp 

bảo vô thượng mà phân bố cho hết thảy chúng sinh.  Có công đức lợi ích như 

vậy, tôi sẽ theo nơi Bồ-tát ấy mà được. 

Khi  ấy  người  con  gái  trưởng  giả  nghe  Phật  pháp  thượng  diệu  thời  tâm  rất  vui 

mừng,  kinh  hãi,  dựng  đứng  lông  tóc,  tán  thán  Tát-đà-ba-luân  rằng:  Thưa  thiện 

nam tử, thật hiếm có! Những điều ông nói vi diệu, khó gặp, vì mỗi mỗi pháp ấy 

nên xả bỏ thân mạng như số cát sông Hằng, vì sao?  Vì như lời ông nói thật vi 

diệu.  Thưa thiện nam tử, nay ông cần gì, tôi sẽ cho hết: Nào là vàng bạc, chơn 

châu, lưu ly, pha lê, san hô, hổ phách, các vật trân báu và hoa hương, anh lạc, 

hương xoa, hương đốt, phan lọng, y phục, kỹ nhạc, các đồ cúng dường để cúng 

dường Bát-nhã ba-la-mật và Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt.  Thưa thiện nam tử, chớ tự làm 

khốn khổ thân mình nữa, tôi cũng muốn đi đến chỗ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, cùng với 

ông gieo trồng căn lành vì được pháp vi diệu như vậy, như lời ông nói. 

Bấy giờ trời  Ðế-thích liền biến trở lại thân cũ mà tán thán Tát-đà-ba-luân rằng: 

Lành thay, lành thay, thiện nam tử! Ông kiên trì chấp nhận việc ấy mà tâm không 

lay động.  Chư Phật quá khứ khi hành đạo Bồ-tát cũng cầu Bát-nhã ba-la-mật và 

sức phương tiện như vậy mà được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Tôi thật 

không cần dùng tim người,  máu tủy người,  mà  chỉ đến thử cho biết thôi.  Ông 

ước nguyện điều gì tôi sẽ cho hết.  Tát-đà-ba-luân đáp: Hãy cho tôi Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác.  Trời Ðế-thích nói: Việc ấy chẳng phải sức tôi làm được, 

đó là cảnh giới của chư Phật, nếu cần cúng dường hãy yêu cầu việc khác.  Tát-

đà-ba-luân  nói:  Ông  nếu  đối  với  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  không  có 

sức thời ông  chắc thấy sự cúng dường của tôi,  nên  hãy làm cho thân tôi bình 

phục như cũ.  Thân Tát-đà-ba-luân liền bình phục, không có thương tích, như cũ 

không khác.  Trời Ðế-thích giúp cho ước nguyện xong bỗng nhiên không hiện. 

Bấy giờ người con gái của vị trưởng giả nói với Tát-đà-ba-luân rằng: Thưa thiện 

nam  tử,  hãy  đến  nhà  tôi,  có  cần  dùng  gì,  tôi  xin  cha  mẹ  tôi,  đều  cho  hết.   Tôi 

cũng  sẽ  từ  giã  cha  mẹ  tôi  và  cùng  những  người  hầu  hạ  đi  với  ông,  đến  cúng 

dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt để cầu đạo.  Tức thời Tát-đà-ba-luân cùng với người 

con gái của vị trưởng giả đi đến nhà cô ấy, đứng ở ngoài cửa.  Người con gái 

của  trưởng  giả  thưa  với  cha  mẹ  cho  con  các  thứ  hương  hoa,  anh  lạc,  hương 

xoa, hương đốt, phan lọng, y phục, vàng bạc, lưu ly, pha lê, chơn châu, san hô, 

hổ phách, các đồ kỷ nhạc cúng dường, cũng cho phép chính con và năm trăm 

người hầu gái đã hầu hạ trước đây đi cùng Tát-đà-ba-luân đến chỗ Bồ-tát Ðàm-

vô-kiệt  để  cúng  dường  Bát-nhã  ba-la-mật.   Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  sẽ  thuyết  pháp 

cho  chúng  con,  chúng  con  sẽ  thực  hành  đúng  như  pháp,  sẽ  được  đầy  đủ  các 

phật pháp. 

Cha mẹ của cô gái nói rằng: Bồ-tát Tát-đà-ba-luân là người nào? 

Cô gái đáp: Người ấy đang ở ngoài cửa.  Người ấy vì tâm sâu xa cầu Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, muốn độ thoát chúng sinh khỏi khổ sinh tử.  Người ấy vì 

pháp nên tự bán thân mình  để  cúng dường Bát-nhã ba-la-mật.  Bát-nhã ba-la-

mật là đạo của Bồ-tát tu học.  Vì cúng dường Bát-nhã ba-la-mật và cúng dường 

Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt nên người ấy ở giữa chợ cất lớn tiếng rằng, ai cần người, ai 

muốn mua người.  Người ấy muốn bán thân mà không có người mua nên đứng 

ở bên đường, ưu sầu khóc lóc.  Bấy giờ trời Ðế-thích hóa làm Bà-la-môn đi đến 

muốn thử lòng, hỏi rằng: Này thiện nam tử, vì cớ gì mà ưu sầu khóc lóc, đứng ở 

bên đường vậy?  Ðáp: Này Bà-la-môn, tôi muốn bán thân để cúng dường Bát-

nhã  ba-la-mật  và  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt,  song  vì  tôi  phước  mỏng  nên  bán  thân 

không có người mua.  Bà-la-môn nói với thiện nam tử rằng, ta không cần người, 

ta  muốn  tế  trời  nên  cần  tim  người,  máu  người,  tủy  người,  ông  có  thể  bán 

chăng?  Khi ấy thiện nam tử không còn ưu sầu, tâm rất nhu hòa, vui vẻ, nói với 

Bà-la-môn rằng: Ðiều ông cần thiết ta liền cho hết.  Bà-la-môn nói: Ông cần giá 

bao nhiêu?  Ðáp: Tùy ý ông trả.  Tức thời thiện nam tử ấy tay phải cầm dao bén 

chặt cánh tay trái ra máu, cắt thịt bắp vế phải.  Lại muốn phá xương lấy tủy, con 

ở trên gác xa thấy việc ấy, bấy giờ con liền nghĩ: Người ấy vì cớ gì mà làm khốn 

khổ thân mình như vậy, ta thử đến hỏi xem.  Con liền xuống lầu đi đến hỏi: Này 

thiện  nam  tử,  vì  nhân  duyên  gì  mà  ông  tự  làm  khốn  khổ  thân  mình  như  vậy? 

Thiện  nam  tử  ấy  đáp  lại  con  rằng:  Này  chị,  tôi  vì  cầu  pháp  nên  muốn  cúng 

dường Bát-nhã ba-la-mật và người thuyết pháp là Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt.  Nhưng tôi 

nghèo cùng, không có của cải, không có vàng bạc, lưu ly, xa cừ, mã não, san 

hô, hổ phách, pha lê, chân châu, hoa hương, kỹ nhạc.  Này chị, tôi vì muốn cúng 

dường pháp nên tự bán thân mình, nay đây gặp được người mua cần tim người, 

máu  người,  tủy  người,  tôi  cần  được  giá  để  cúng  dường  Bát-nhã  ba-la-mật  và 

người thuyết pháp là Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt.  Con hỏi người con trai ấy: Nay ông tự 

bán tim, máu, tủy của mình để cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt thời được công 

đức gì?  Thiện nam tử ấy đáp: Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt sẽ vì tôi nói Bát-nhã ba-la-mật 

và sức phương tiện, đó là đạo Bồ-tát nên học, Bồ-tát nên làm, Bồ-tát nên thực 

hành.   Tôi  sẽ  học  đạo  ấy  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  làm  chỗ 

nương  tựa  cho  chúng  sinh.   Tôi  sẽ  được  thân  kim  sắc  đủ  ba  mươi  hai  tướng, 

tám mươi vẻ đẹp tùy hình, hào quang một trượng, ánh sáng vô lượng, đại từ đại 

bi,  đại  hỷ  đại  xả,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  lực  của  Phật, 

mười tám pháp không chung, sáu thần thông, giới thanh tịnh, thiền định, trí tuệ 

không thể nghĩ nghì, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, thấy biết hết thảy 

không ngại đối với các pháp, đem pháp báu vô thượng phân bố cho chúng sinh. 

Pháp lớn vi diệu như vậy tôi sẽ theo Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt mà có được.  Con nghe 

công đức vi diệu không thể nghĩ nghì của chư Phật và nghe nguyện lớn của Tát-

đà-ba-luân như vậy nên tâm con vui mừng, nghĩ rằng: Nguyện lớn vi diệu, thanh 

tịnh ấy thật hiếm có, cho đến vì mỗi mỗi pháp như vậy mà xả bỏ thân mạng như 

số cát sông Hằng.  Thiện nam tử ấy vì pháp mà có thể chịu khổ hạnh, làm việc 

khó  làm  là  không  tiếc  thân  mạng.   Con  có  nhiều  châu  báu,  cớ  gì  không  phát 

nguyện  siêng  cầu  pháp  như  vậy  mà  cúng  dường  Bát-nhã  ba-la-mật  và  Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt?  Con suy nghĩ như vậy rồi, nói với Bồ-tát Tát-đà-ba-luân rằng: Này 

ông, thiện nam tử, chớ làm khốn khổ thân mình nữa! Tôi sẽ thưa với bố mẹ tôi 

cho ông nhiều vàng bạc, lưu ly, xa cừ, mã não, san hô, hổ phách, pha lê, chân 

châu, hoa hương, chuỗi anh lạc, hương xoa, hương bột, y phục, phan lọng cùng 

các đồ kỹ nhạc để cúng dường Bát-nhã ba-la-mật và người thuyết pháp là Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt.   Tôi  cũng  xin  bố  mẹ  thêm  các  người  hầu  cùng  tôi  đi  đến  cúng 

dường người thuyết pháp là Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, cùng tôi gieo trồng căn lành, vì 

để được pháp thanh tịnh ấy, như lời nói.  Bố mẹ nay hãy cho con 500 người hầu 

trước  đã  cung  cấp,  hầu  hạ  con,  cũng  cho  phép  con  đem  các  hương  hoa,  anh 

lạc,  hương  bột,  hương  xoa,  y  phục,  phan  lọng,  kỹ  nhạc,  vàng  bạc,  lưu  ly,  đồ 

cúng  dường  cùng  với  Tát-đà-ba-luân  đi  đến  cúng  dường  Bát-nhã  ba-la-mật  và 

người thuyết pháp là Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, vì để được pháp Phật thanh tịnh vi diệu 

như vậy. 

Bấy giờ cha mẹ bảo với con gái rằng: Ðiều con ca tụng thật là hiếm có, khó có ai 

sánh kịp, nói rằng: Thiện nam tử ấy siêng năng vì pháp, rất ưa vui pháp và các 

Phật pháp không thể nghĩ nghì, là tối thượng bậc nhất giữa hết thảy thế gian, là 

nhân  duyên  vui  mừng  cho  hết  thảy  chúng  sinh.   Thiện  nam  tử  ấy  vì  pháp  nên 

trang nghiêm lớn.  Cha mẹ cho phép con đi đến gặp Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt để gần 

gũi cúng dường.  Con phát tâm lớn vì Phật pháp nên tinh tấn như vậy, thời cha 

mẹ làm sao không tùy hỷ được? 

Cô gái ấy vì cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt nên được cha mẹ cho phép, trả lời 

cha mẹ rằng: Cha mẹ cũng tùy hỷ tâm nguyện ấy, chúng con trọn không làm mất 

nhân duyên pháp thiện của cha mẹ. 

Khi ấy người con gái của vị trưởng giả trang hoàng năm trăm cỗ xe bảy báu, tự 

thân mình cùng các người  hầu gái đem các vật báu cúng dường, các loại hoa 

sinh  dưới  nước,  sinh  trên  đất  và  vàng  bạc,  hoa  báu,  áo  báu  đủ  màu,  hương 

thơm, hương giã, hương nước, anh lạc và các mùi vị ăn uống cùng với  Bồ-tát 

Tát-đà-ba-luân  và  500  người  hầu  gái,  mỗi  người  cưỡi  một  xe  vây  quanh  cung 

kính, dần dần đi về phương đông.  Thấy thành Chúng Hương trang nghiêm bằng 

bảy báu, ao bảy báu bao quanh bảy lớp, hàng cây bảy báu đều cũng bảy lớp. 

Thành kia ngang dọc mười hai do tuần, giàu vui yên lặng thật là vui vẻ, nhân dân 

thịnh vượng.  Năm trăm làng chợ, đường ngõ ngang nhau đoan nghiêm như bức 

họa; cầu đò như đất, rộng rãi trong sạch. 

Từ xa trông thấy thành Chúng Hương, khi vào trong thành, thấy Bồ-tát Ðàm-vô-

kiệt ngồi trên tòa ở đài cao thuyết pháp, có vô lượng trăm ngàn vạn ức chúng 

cung  kính  vây  quanh.   Tát-đà-ba-luân  khi  thấy  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt,  tâm  rất  vui 

mừng;  thí  như  Tỳ-kheo  khi  vào  thiền  thứ  ba,  nhiếp  tâm  yên  ổn.   Thấy  rồi  nghĩ 

rằng: Theo lẽ, chúng ta không nên cưỡi xe đi đến chỗ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt.  Nghĩ 

rồi, xuống xe đi bộ đến.  Người con gái của vị trưởng giả và 500 người hầu cũng 

đều xuống xe.  Tát-đà-ba-luân cùng với người con gái của vị trưởng giả và 500 

người hầu gái đủ các báu đẹp đẽ cung kính vây quanh, cùng đi đến chỗ Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt.   Bấy  giờ  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  có  đài  bảy  báu,  có  hương  Chiên-đàn 

sinh ở núi Xích Ngưu đầu để trang nghiêm, có lưới chân châu che trên đài, bốn 

góc đều treo ngọc báu Ma-ni để làm đèn sáng và có lò hương bốn báu, thường 

đốt  hương  thơm  có  tiếng  để  cúng  dường  Bát-nhã  ba-la-mật.   Trong  đài  có 

giường  lớn  bảy  báu,  giường  nhỏ  bốn  báu  trải  chồng  trên  đó;  lấy  là  vàng  ròng 

chép Bát-nhã ba-la-mật đặt trên giường nhỏ và các thứ phan lọng trang nghiêm 

che lên trên.  Tát-đà-ba-luân và các cô gái thấy đài báu trang nghiêm và thấy trời 

Ðế-thích  cùng  với  trăm  ngàn  vạn  chư  thiên  lấy  hoa  Mạn-đà-la  trời,  bột  hương 

Chiên-đàn; mài châu báu thành từng mạt nhỏ để rải trên đài; đánh kỹ nhạc trời ở 

giữa hư không làm vui đài ấy. 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân hỏi trời Ðế-thích rằng: Thưa Kiều-thi-ca, vì nhân duyên gì 

mà ông cùng với vô lượng trăm ngày vạn chư thiên, lấy hoa Mạn-đà-la trời, bột 

hương chiên đàn, mài châu báu thành từng mạt nhỏ để rải lên trên đài; đánh kỹ 

nhạc trời ở giữa hư không để làm vui đài ấy?  Trời Ðế-thích đáp: Này thiện nam 

tử, không biết ư?  Ðây là Bát-nhã ba-la-mật lớn, là mẹ của các Bồ-tát lớn, có thể 

sinh ra chư  Phật  và nắm giữ các Bồ-tát.  Bồ-tát học  Bát-nhã ba-la-mật ấy thời 

thành tựu tất cả công đức, được trí Nhất thiết chủng của chư Phật. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân rất vui mừng, hoan hỷ hỏi trời Ðế-thích rằng: Thưa Kiều-

thi-ca, Bát-nhã ba-la-mật là mẹ của các Bồ-tát, hay sinh ra chư Phật và nắm giữ 

Bồ-tát; Bồ-tát học Bát-nhã ba-la-mật ấy thời thành tựu hết thảy công đức, được 

trí Nhất thiết chủng của Phật nay ở chỗ nào? 

Trời Ðế-thích đáp: Này thiện nam tử, trong đài ấy có giường lớn bảy báu, giường 

nhỏ  bốn  báu  trải  chồng  trên  ấy;  dùng  lá  vàng  ròng  chép  Bát-nhã  ba-la-mật  để 

trên  giường  nhỏ.   Do  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  lấy  ấn  bảy  báu  ấn  vào  nên  chúng  tôi 

không thể mở ra để chỉ bày cho ông. 

Khi  ấy  Tát-đà-ba-luân  cùng  với  người  con  gái  của  vị  trưởng  giả  và  500  người 

hầu gái lấy đồ cúng dường, hương hoa, chuỗi anh lạc, phan lọng chia làm hai 

phần:  Một  phần  cúng  dường  Bát-nhã  ba-la-mật,  một  phần  cúng  dường  Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt ngồi trên pháp tòa. 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân cùng với 500 người nữ đem hương hoa, chuỗi anh lạc, 

phan lọng, kỹ nhạc, các châu báu cúng dường Bát-nhã ba-la-mật xong, sau đó 

đến chỗ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt.  Ðến rồi, trông thấy Ðàm-vô-kiệt ngồi trên pháp tòa 

bèn đem hương hoa, anh lạc, hương giã, hương nước, vàng bạc, hoa báu, phan 

lọng, áo báu rải lên trên ấy, vì pháp nên cúng dường.  Khi ấy hoa hương, áo báu 

ở  giữa  hư  không  phía  trên  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  biến  thành  đài  hoa;  bột  hương 

chiên đàn, mảnh báu, vàng bạc, hoa báu biến thành trướng báu.  Trên màn báu, 

các áo báu biến làm lọng báu, bốn phía lọng báu treo các phan báu.  Tát-đà-ba-

luân và các cô gái thấy sự biến hóa của Ðàm-vô-kiệt thời rất vui mừng nghĩ rằng 

chưa từng có, không ngờ đại  sư Ðàm-vô-kiệt có thần lực  và uy  đức  như  vậy. 

Khi  hành  đạo  Bồ-tát  còn  có  sức  thần  thông  như  thế,  huống  gì  khi  được  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác? 

Bây  giờ  người  con  gái  của  vị  trưởng  giả  và  500  người  hầu  gái  lòng  tin  trong 

sạch,  cung  kính  Ðàm-vô-kiệt  mà  đều  phát  tâm  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác, nguyện rằng: Như Ðàm-vô-kiệt được pháp Bồ-tát sâu xa, vi diệu, như Ðàm-

vô-kiệt cúng dường  Bát-nhã ba-la-mật, như Ðàm-vô-kiệt ở  giữa đại chúng diễn 

nói, phô bày Bát-nhã ba-la-mật, như Ðàm-vô-kiệt được Bát-nhã ba-la-mật và sức 

phương  tiện,  thành  tựu  thần  thông,  được  tự  tại  đối  với  việc  của  Bồ-tát,  thời 

chúng con đây cũng sẽ như vậy. 

Khi  ấy  Tát-đà-ba-luân  và  500  người  hầu  gái  dùng  hương  hoa,  vật  báu  cúng 

dường  Bát-nhã  ba-la-mật  và  Ðàm-vô-kiệt  xong,  đầu  mặt  cúi  lễ  Ðàm-vô-kiệt  rồi 

chấp tay cung kính đứng một bên, thưa với Ðàm-vô-kiệt rằng: Con vốn khi cầu 

Bát-nhã ba-la-mật, ở chỗ núi rừng trống vắng nghe giữa hư không có tiếng nói 

rằng: Này thiện nam tử, ông nên đi về phương đông sẽ được nghe Bát-nhã ba-

la-mật.  Con lãnh thọ lời ấy liền đi về phương đông.  Ði chưa bao lâu, nghĩ rằng: 

Cớ sao con không hỏi tiếng nói giữa hư không rằng, con sẽ đi đến chỗ nào?  Ði 

xa hay gần?  Sẽ theo ai nghe?  Khi ấy con thật ưu sầu mà khóc lóc, ở chỗ ấy 

bảy ngày bảy đêm ưu sầu cho đến không nghĩ đến ăn uống, chỉ nghĩ đến lúc nào 

con  sẽ  được  nghe  Bát-nhã  ba-la-mật.   Con  ưu  sầu  như  vậy,  một  lòng  nghĩ  tới 

Bát-nhã ba-la-mật, thời bỗng thấy thân Phật hiện ra giữa hư không, nói với con 

rằng:  Này thiện nam tử, con có ước nguyên lớn, tâm tinh tấn lớn.  Chớ buông 

bỏ ước nguyện lớn ấy, tâm tinh tấn lớn ấy, ông cứ đi về phương đông, cách 500 

do tuần có thành tên là Chúng Hương, trong đó có vị Bồ-tát tên là Ðàm-vô-kiệt, 

đến chỗ người ấy sẽ được nghe Bát-nhã ba-la-mật.  Bồ-tát ấy đời đời là thiện tri 

thức  của  ông,  thường  ủng  hộ  ông.   Con  theo  Phật  thọ  giáo  xong  liền  đi  về 

phương  đông,  không  nghĩ  đến  chuyện  khác,  chỉ  nghĩ  đến  khi  nào  con  sẽ  thấy 

Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt vì con thuyết Bát-nhã ba-la-mật.  Bấy giờ đang ở giữa đường 

con được trí thấy không ngại đối  với  hết thảy pháp, quán các pháp tính, được 

các tam-muội hiện ra trước mắt.  Trú trong các tam-muội ấy thấy mười phương 

vô lượng vô số chư Phật nói Bát-nhã ba-la-mật.  Chư Phật khen con rằng: Lành 

thay, lành thay, thiện nam tử! Ta xưa khi cầu Bát-nhã ba-la-mật được các tam-

muội cũng giống như ông ngày nay.  Ðược tam-muội ấy rồi thời khắp được Phật 

pháp.  Khi Phật vì con thuyết pháp, an ủi con rồi, bỗng nhiên không hiện.  Con từ 

tam-muội dậy nghĩ rằng: Chư Phật từ đâu đến và đi đến đâu? Con vì không thấy 

chư  Phật  nên  rất  ưu  sầu,  lại  nghĩ  rằng:  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  cúng  dường  Phật 

trước,  gieo  trồng  căn  lành,  hành  Bát-nhã  ba-la-mật  sâu  xa,  khéo  biết  sức 

phương tiện, đối với đạo Bồ-tát được tự tại, là thiện tri thức của ta, thủ hộ cho 

ta.  Ta sẽ hỏi Ðàm-vô-kiệt việc ấy: Chư Phật từ đâu đến và đi đến đâu?  Con nay 

xin hỏi đại sư: Chư Phật từ đâu đến và đi đến đâu.  Nguyện đại sư vì con nói rõ 

chư  Phật  từ  đâu  đến  và  đi  đến  đâu,  khiến  con  được  biết.   Biết  rồi  con  cũng 

thường không xa lìa thấy Phật. 

LUẬN:  Tát-đà-ba-luân khát ngưỡng muốn nghe Bát-nhã nên thấy mười phương 

chư Phật vì đại chúng thuyết pháp thời tâm rất hoan hỷ, được mãn ý nguyện. 

Chư Phật vì thấy sức tin của người đó bền chắc, tinh tấn, chịu khó nhọc nên an 

ủi tâm người đó, khen rằng: Lành thay! Ta xưa khi mới hành đạo Bồ-tát cầu Bát-

nhã cũng như ông hôm nay, ông chớ ưu sầu mà tự cho mình phước mỏng. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân thật được sức các tam-muội, tâm ông ấy đắm sâu.  Thế 

nên chư Phật dạy rằng: Hãy tìm thật tính các tam-muội thời không thấy thật thể, 

cũng không thấy người vào tam-muội và ra tam-muội, vì chúng sinh không, pháp 

không.   Chư  Phật  lượt  nói  cho  tướng  Bát-nhã  ba-la-mật:  Không  nghĩ  rằng  có 

pháp ấy; nghĩa là hết thảy pháp không có tướng nên không thể nghĩ tướng hay 

chấp trước.  Chúng ta ở trong pháp vô niệm ấy, có thể đầy đủ sáu Ba-la-mật.  Vì 

sáu Ba-la-mật đầy đủ nên được thân kim sắc như trong kinh này nói.  Chư Phật 

giáo hóa, vì lợi ích vui mừng mà an ủi tâm Bồ-tát ấy. 

Hỏi:  Trên kia hóa Phật đã nói cho biết rằng “Ðàm-vô-kiệt đời đời là thiện tri thức 

của ông”, cớ sao nay còn hỏi “ai là thiện tri thức của con”? 

Ðáp:   Vì  Phật  dạy  đối  với  thiện  tri  thức  hãy  ái  niệm  cung  kính  gấp  bội.   Lại  vì 

muốn ở chỗ mười phương Phật mà nghe công đức của Ðàm-vô-kiệt.  Vì muốn 

làm cho lòng tin mình bền chắc nên không nghi mà vẫn hỏi.  Mười phương Phật 

đáp như trong kinh đây nói.  Tát-đà-ba-luân là người có nhân duyên được Ðàm-

vô-kiệt hóa độ, nên được chư Phật giúp đỡ, chỉ bày; hoặc được các Bồ-tát giúp 

đỡ.  Vì người đáng được Phật độ nên khiến đi đến chỗ Phật. 

Hỏi:  Trên kia nghe tiếng nói giữa hư không mà không hỏi, nên bảy ngày khóc 

than; nay không thấy mười phương Phật cớ sao không ưu sầu, mà lại cầu thấy 

Phật, chỉ muốn đến chỗ Ðàm-vô-kiệt hỏi việc Phật đến, Phật đi? 

Ðáp:  Tát-đà-ba-luân khi trước chỉ có mắt thịt, chưa được tam-muội, song vì tâm 

sâu xa tin đắm thiện pháp nên rất khóc than.  Nay được các sức tam-muội, lại 

thấy mười phương chư Phật, các phiền não mỏng ít, tâm đắm trước đã xa lìa, 

nên một lòng nghĩ rằng: Lúc nào ta sẽ thấy Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt? 

Hỏi:  Nếu Tát-đà-ba-luân được sức tam-muội, cớ gì không trở lại vào tam-muội 

để hỏi mười phương chư Phật từ đâu đến và đi đến đâu, mà lại muốn thấy Ðàm-

vô-kiệt để hỏi? 

Ðáp:  Mười phương Phật cũng dùng mỗi mỗi nhân duyên khen ngợi Ðàm-vô-kiệt 

là “đời đời làm thầy ông”.  Thế nên muốn hỏi Ðàm-vô-kiệt. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân nghĩ rằng, Ðàm-vô-kiệt là nhân duyên đời trước của ta, thế 

nên sinh tâm cung kính tôn trọng.  Do có công đức lớn nên tôn trọng, vì là nhân 

duyên đời trước nên cung kính, ái mộ. 

Hỏi:  Trước nói Tát-đà-ba-luân không quá đắm việc thế gian mà thật yêu Bát-nhã 

ba-la-mật nên ưu sầu, khóc than.  Nay cớ gì tự chê mình nghèo cùng, không có 

gì để cúng dường?  Chỉ đem tâm đi theo thầy, ấy cũng là pháp cúng dường, cần 

gì phải dùng hương hoa? 

Ðáp:  Pháp cúng dường tuy cao thượng, song chúng sinh ở thế gian thấy từ xa 

đi đến cầu pháp mà hai tay không có gì, thời tâm không hoan hỷ.  Vì theo pháp 

thế gian nên tìm vật cúng dường. 

*  Lại nữa, năm Ba-la-mật là trợ giúp Bát-nhã ba-la-mật.  Trong pháp trợ giúp, bố 

thí là đứng đầu.  Tát-đà-ba-luân suy nghĩ: Ta được ruộng phước tôn trọng là Bồ-

tát Ðàm-vô-kiệt.  Hãy lấy pháp trợ đạo căn bản cúng dường; cũng muốn vì phát 

khởi  tâm  hoan  hỷ  của  đại  chúng  rằng:  Tát-đà-ba-luân  là  người  trí,  người  lành; 

nghèo cùng mà còn có thể cúng dường, huống nữa là chúng ta! 

Lại nữa, khi thực hành các pháp lành mà khi suy nghĩ ý vị của nó khác nhau. 

Tát-đà-ba-luân muốn thực hành ý vị bố thí nên tìm vật cúng dường. 

Hỏi:  Tát-đà-ba-luân là Bồ-tát lớn, có thể thấy mười phương Phật, lại được các 

tam-muội sâu xa, cớ gì bị nghèo cùng? 

Ðáp:  Có người nói: vị ấy bỏ nhà cầu Phật đạo, tuy sinh trong nhà giàu mà xóm 

làng cách xa, nên đi một mình mà không mang theo tài vật.  Có người nói: Tuy là 

đại  nhân  nhưng  vì  tội  nhỏ  của  đời  trước  nên  sinh  vào  nhà  nghèo  cùng.   Có 

người tuy là tiểu nhân nhưng do chút ít nhân duyên đời trước nên sinh vào nhà 

giàu; như Tô-đà-di,  Mi-tha  v.v... là người được  chư thiên cúng dường mà sinh 

vào tiểu gia.  Nghèo là hai: Một là nghèo của; hai là nghèo công đức của pháp. 

Nghèo công đức của pháp là cái nghèo rất lớn, đáng hổ thẹn.  Nghèo của, người 

tốt cũng có; nghèo pháp, người tốt không có. 

Không có hương hoa là không có hoa báu thượng diệu, lại vì ít nên nói không 

có.  Ta nếu tay không mà đến, thầy tuy không cần vật cúng nhưng tâm ta không 

được vui, vì thế nên muốn bán thân. 

Hỏi:   Nếu  bán  thân  mình  cho  người  khác  thời  ai  đem  vật  ấy  đến  cúng  dường 

thầy? 

Ðáp:  Xả bỏ thân tức là cúng dường lớn; dù có đi đến hay không đi đến không 

đáng  kể.   Có  người  nói:  Người  ấy  bán  thân  lấy  của,  nhân  nơi  thân  người  để 

cúng dường: Ta vì cúng dường mà bán thân làm nô tì.  Lại có người nói:  Lúc 

bấy giời nhằm đời tốt đẹp, mọi người đều biết pháp, tuy tự bán thân, mà người 

mua chắc chắn có thể nghe nói để cúng dường, mà trả lại. 

*  Lại nữa, người ấy phát tâm sâu xa, muốn thực hành bố thí để vì cúng dường 

pháp và pháp sư mà không có vật bên ngoài, chỉ có thân mình là vật bên trong 

nên bán vật bên trong.  Ðối với các vật trong, ngoài, vật trong là nặng, mến tiếc 

rất sâu, vì muốn không phá hạnh nguyện bố thí nên bán thân để cúng dường. 

Trong kinh đây nói nhân duyên không hối hận: Ta đời đời mất mạng nhiều vô số 

mà chưa từng vì pháp thanh tịnh.  Nên nay vì cúng dường người thuyết pháp mà 

bỏ thân này thời được lợi ích Phật pháp rất lớn. 

Tát-đà-ba-luân  định  tâm,  dứt  ý  nghĩ  tham  tiếc  thân,  ở  giữa  đường  đi  vào  một 

thành lớn muốn bán cho người mua tùy ý sử dụng.  Nhất tâm muốn bán thân vì 

trừ hổ thẹn, phá kiêu mạn nên xướng to rằng: Ai cần người? 

Hỏi:  Ác ma cớ gì muốn phá hoại ý nghĩ của người ấy? 

Ðáp:  Ma thường là oan gia của chư Phật và Bồ-tát, nên muốn đến phá. 

*  Lại nữa, các Bồ-tát nhỏ chưa được thật tướng các pháp nên ma và người ác 

có thể phá.  Nếu được vô sinh pháp nhẫn, trú trong  sức thần thông của Bồ-tát 

thời không  ai phá nỗi.  Như trồng cây  nhỏ thời trẻ  con  phá  được,  cây lớn thời 

không thể phá. 

*   Lại  nữa,  trong  đây  tự  nói  nhân  duyên  ma  phá  rằng:  Tát-đà-ba-luân  yêu  kính 

pháp nên tự bán thân để cúng dường Bát-nhã ba-la-mật và Bồ-tát thuyết pháp, 

sẽ được hỏi ngay Bát-nhã ba-la-mật, nói rộng như trong kinh này. 

Hỏi:  Nếu ma muốn phá Tát-đà-ba-luân thời nên trước tiên đi đến nghe giữa hư 

không  có  tiếng,  và  khi  thấy  mười  phương  Phật  cớ  gì  không  phá  hoại,  mà  nay 

mới ngăn che các Bà-la-môn, cư sĩ khiến không nghe được tiếng rao bán? 

Ðáp:  Tát-đà-ba-luân lúc trước tâm chưa định nên còn tiếc thân.  Khi thấy mười 

phương Phật và được các tam-muội thời tâm kia mới định.  Nay tướng định tâm 

hiện ra nên ma kinh sợ.  Nếu Bồ-tát tâm chưa định thời chưa thể động đến ma; 

nếu Bồ-tát tâm đã định thời ma cũng không đến được.  Tát-đà-ba-luân nay muốn 

định tâm, thoát ra khỏi cảnh giới của ma nên ma đi đến.  Thí như người mắc nợ 

chưa muốn đi xa, chủ nợ không ngăn cản; khi muốn ra khỏi ranh giới thời chủ nợ 

không để cho đi. 

Hỏi:  Ma có sức lớn, vì cớ gì không giết Bồ-tát ấy, mà chỉ phá hoại? 

Ðáp:  Ma vốn không ganh tị mạng sống của người ấy, chỉ ghét tâm làm Phật kia, 

thế nên muốn phá.  Lại, pháp của các thiên thần đối với người không có tội nặng 

thời không thể giết càn, chỉ có thể phá loạn, khủng bố.  Nếu thiên thần không có 

khuôn phép ấy thời người không có ai được sống; thế nên không giết. 

Sinh vào dòng Bà-la-môn, vì thọ giới nên gọi là Bà-la-môn, ngoài ra gọi chung là 

cư sĩ. 

Cư sĩ là chỉ cho ông chủ ở nhà, chẳng phải cư sĩ trong bốn giai cấp, ngoại trừ 

người con gái trưởng giả.  Do người ấy vì Phật đạo mà đời đời chứa nhóm công 

đức nên ma không thể ngăn che.  Lại có người nói: Tát-đà-ba-luân không đáng 

chết nên khiến một người con gái nghe tiếng rao bán.  Có người nói: Nhờ thần 

lực của Ðàm-vô-kiệt nên khiến người con gái của  vị trưởng giả nghe tiếng rao 

bán.  Rao bán như vậy ba lần, không có người mua nên rất ưu sầu. 

Hỏi:   Tát-đà-ba-luân  đã  không  tiếc  thân,  thời  tuy  không  có  ai  mua  cũng  không 

nên ưu sầu? 

Ðáp:  Ðã phát tâm lớn mà không được mãn nguyện thế nên rất sầu. 

Trời Ðế-thích nghĩ rằng: Tát-đà-ba-luân muốn bán thân mà không có ai mua, nói 

rộng như trong kinh đây. 

Hỏi:  Trời Ðế-thích có sức biết tâm người khác do quả báo được, nên biết tâm 

Tát-đà-ba-luân đã quyết định, cớ gì nay đi đến thử? 

Ðáp:  Chư thiên chỉ biết tâm người thế gian, còn tâm làm Phật, không làm Phật 

thời không thể biết được; trừ Phật, không có ai biết được người ấy vì Phật đạo, 

nên thọ ký cho. 

*  Lại nữa, trời Ðế-thích muốn được dẫn đường nhiều người cho nên đến thử, ai 

nghe thấy cũng đều phát tâm cầu làm Phật.  Lại như các báu vàng, bạc không vì 

khinh hèn nó mà đốt nấu, mài dũa; Bồ-tát cũng như vậy, nếu có thể cắt thịt ra 

máu, phá xương lấy tủy mà tâm kia bất động; ấy là chính định của Bồ-tát.  Thế 

nên Ðế-thích đến thử. 

Hỏi:  Ðế-thích là thiên vương lớn, cớ gì nói dối rằng: Ta muốn tế trời, cần dùng 

tim, máu, tủy người? 

Ðáp:  Nếu vì phiền não, xan tham, sân giận, muốn cầu tự lợi mà nói dối như thế 

thời là tội.  Song nếu trời Ðế-thích đem thân thật, lời thật ra thử thời Bồ-tát không 

tin.  Thế nên  như phép của nước người  ấy cần tế trời,  vì  người ấy tin thọ như 

vậy. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân rất hoan hỷ, nói rằng: Ta được lợi lớn. 

Lợi lớn là được địa vị không thoái chuyển, còn lợi bậc nhất là Phật đạo.  Lợi lớn 

là  năm  Ba-la-mật;  lợi  bậc  nhất  là  Bát-nhã  ba-la-mật.   Lợi  lớn  là  Bát-nhã  ba-la-


mật; lợi  bậc nhất là  sức phương tiện của Bát-nhã ba-la-mật.  Lợi lớn là sơ địa 

Bồ-tát; lợi bậc nhất là thập địa.  Lợi lớn là từ sơ địa đến thập địa; lợi bậc nhất là 

địa thứ mười.  Lợi lớn là Bồ-tát địa, lợi bậc nhất là Phật địa; phân biệt như vậy. 

Tuy chưa đầy đủ nhưng đã là nhân duyên đầy đủ, thế nên nói là đầy đủ. 

Hỏi:  Nếu trời Ðế-thích hóa thân đi đến, cớ gì hỏi “ông cần giá bao nhiêu”? 

Ðáp:   Vì  biết  người  kia  muốn  cúng  dường  Ðàm-vô-kiệt  nên  muốn  làm  mãn 

nguyện người đó.  Lại, trời Ðế-thích làm khốn khổ Tát-đà-ba-luân, sợ ông ấy đòi 

nhiều nên hỏi cần giá bao nhiêu. 

Tùy ý ông trả cho tôi là, nói rằng: Theo ý ông nên trả cho tôi, chừng nào mà đối 

với ông không tham tiếc nhiều, không gây ra hối hận.  Tát-đà-ba-luân không có 

thế lực nên không thể bảo hạng Chiên-đà-la mà tự mình cầm dao cắt lấy.  Bà-la-

môn vì cũng sợ tội nên không cắt lấy.  Vì thế Tát-đà-ba-luân tự cầm dao cắt xẻ 

thân mình. 

Hỏi:   Nếu  người  con  gái  trưởng  giả  nghe  tiếng,  cớ  sao  không  đi  đến  hỏi  rằng: 

“Ông vì sao tự bán thân”? 

Ðáp: Việc bán thân mà chỉ nói suông thời là việc nhẹ.  Phá thân, lấy tim, tủy là 

việc nặng nên con gái của vị trưởng giả phát tâm.  Người con gái của vị trưởng 

giả ở trên lầu từ xa trông thấy người ấy tự cắt xẻ mà nghĩ rằng: Hết thảy chúng 

sinh  đều  tìm  vui  sợ  khổ,  tham  tiếc  thân  mình,  còn  Tát-đà-ba-luân  lại  tự  cắt  xẻ 

thân mình, thật là hiếm có.  Lại do nhân duyên phước đức đời trước dắt dẫn nên 

đi  đến  chỗ  kia  mà  hỏi.   Tát-đà-ba-luân  đáp:  Muốn  cúng  dường  Bồ-tát  Ðàm-vô-

kiệt.  Lại hỏi: Ðược lợi ích gì?  Ðáp: Ðược Bát-nhã ba-la-mật, là chỗ học của Bồ-

tát.   Nên  từ  nơi  Tát-đà-ba-luân  nghe  được:  Tôi  học  đạo  ấy  sẽ  được  làm  Phật, 

làm chỗ nương dựa cho hết thảy chúng sinh.  Thí như cây lá rậm dày thời che 

mát nhiều.  Lại như khi nóng, giữa đồng trống, đường hiểm mà gặp được ao lớn 

trong mát; để làm cho phát tâm nên nói công đức hiện tại của Phật là thân kim 

sắc, 32 rướng, hào quang một trượng, ánh sáng vô lượng. 

Hào quang một trượng là, vì chúng sinh trong đời ác cõi Diêm-phù-đề trông thấy, 

chứ ánh sáng thật của chư Phật không có hạn lượng. 

Ðại từ đại bi cho đến ý nghĩa sáu thần thông như trước đã nói. 

Giới thanh tịnh, thiền định, trí tuệ không thể nghĩ nghì như đã nói trong phần giới 

uẩn, định uẩn, tuệ uẩn, giải thoát uẩn, giải thoát tri kiến uẩn của Phật. 

Ðược thấy biết hết thảy không ngại đối  với  các pháp là chư Phật có giải thoát 

không ngại, tri kiến tương ưng với giải thoát ấy, đối với hết thảy pháp không bị 

chướng ngại.  Phân biệt tri và kiến như trước đã nói. 

Tát-đà-ba-luân  nói:  Tôi  được  vô  lượng  công  đức  Phật  như  vậy,  do  đem  pháp 

báu vô thượng phân bố cho hết thảy chúng sinh. 

Pháp báu vô thượng là có người nói pháp báu trong ba ngôi báu. 

Có người nói:  Tám vạn bốn ngàn pháp tụ, ấy là pháp báu.  Ðược pháp bảo ấy 

nên trừ các phiền não, dứt các hí luận, giải thoát các khổ. 

Có người nói:  Pháp báu vô thượng tức là Vô thượng chánh đẳng chánh giác, 

không có pháp nào vượt qua hơn nữa. 

Có người nói:  Niết-bàn là pháp báu vô thượng, vì sao?  Vì hết thảy pháp hữu vi 

đều  hữu  thượng,  như  trong  A-tỳ-đàm  nói:  Hết  thảy  pháp  hữu  vi  và  pháp  hư 

không,  chẳng  phải  số  duyên  tận,  gọi  là  pháp  hữu  thượng,  số  duyên  tận  gọi  là 

pháp vô thượng.  Số duyên tận tức là tên khác của Niết-bàn.  Có người nói: Ðạo 

Niết-bàn  tuy  là  hữu  vi,  song  vì  nó  vì  Niết-bàn  nên  trong  pháp  hữu  vi,  nó  là  vô 

thượng.   Pháp  báu  trong  như  vậy  phân  bố  làm  ba  thừa  cho  chúng  sinh.   Vô 

lượng Phật pháp như vậy phải theo thầy mới có được, nên ta phải xả bỏ cái thân 

hôi hám, bất tịnh, là trú xứ của già, bệnh, chết mà vì cúng dường Bát-nhã ba-la-

mật, sẽ được thân Phật. 

Người con gái của vị trưởng giả đời đời cúng dường chư Phật, gieo trồng căn 

lành, trí tuệ sáng suốt, nghe Phật pháp nên tâm ấy vào sâu, được pháp hỷ lớn, 

cho đến tâm kinh sợ đến dựng lông, nói với Tát-đà-ba-luân rằng:  Thật là hiếm 

có.  Ông tán thán pháp rất vi diệu, vì mỗi mỗi pháp ấy nên xả bỏ thân như số cát 

sông Hằng, huống nữa là một thân! Người con gái của vị trưởng giả khi trước 

không biết nhân duyên gì mà người ấy tự làm khốn khổ thân, nên thương xót, 

cho  rằng  việc  làm  không  đáng.   Song  nay  nghe  vô  lượng  vô  biên  Phật  pháp 

thanh  tịnh  không  gì  sánh  bằng,  vì  thế  mà  xứng  đáng,  nên  rất  hoan  hỷ,  nói:  Vì 

pháp ấy nên xả bỏ thân như số cát sông Hằng.  Cô gái lại nói: Ông vì nghèo mà 

tự làm khốn khổ thân, nay có thể ngưng lại.  Ông cần dùng gì tôi sẽ cung cấp 

cho, tôi cũng theo ông mà cầu đạo. 

Hỏi:   Bồ-tát  ấy  đã  tự  cắt  xẻ  thân  thể,  làm  sao  có  thể  nói  nhiều  Phật  pháp  cho 

người con gái của vị trưởng giả? 

Ðáp: Tâm lực của bồ tát ấy rất lớn, tuy bị khổ nhọc mà không thể che lấp tâm. 

Bồ-tát ấy mới cầm dao cắt thịt chảy máu, sắp muốn phá xương lấy tủy, thì người 

con gái trưởng giả đi đến, chưa buồn bực lắm nên có thể thuyết pháp.  Trời Ðế-

thích biết tâm người kia chắc chắn, thử xong mà không nói gì nữa, liền biến trở 

lại thân cũ, khen ngợi rằng: Lành thay! Tâm ông đã kiên quyến nhận chịu việc 

ấy.  Ý trời Ðế-thích muốn nói: Như thân xác thịt sinh tử của ông nay chưa được 

Phật đạo, mà có thể không tiếc thân như vậy, thời ông không bao lâu sẽ đối với 

hết  thảy  pháp  không  còn  vướng  mắc  gì,  trú  trong  vô  sinh  pháp  nhẫn  mà  mau 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Ðem chư Phật quá khứ ra làm chứng 

và các nhân duyên như vậy để an ủi tâm người ấy: Ta là vua trời,  ưa vui Phật 

đạo  cho  nên  đi  đến  thử  để  muốn  biết  tâm  ông  mềm  cứng  thế  nào.   Muốn  làm 

cho ông tin nên nói rằng, ta cần tim, tủy người để tế trời, chứ thật ra chẳng cần. 

Ông có ước mong gì ta sẽ cung cấp cho.  Ông là người tốt, là giống Phật, ta sẽ 

ủng hộ ông. 

Tát-đà-ba-luân  tin  ngay,  nên  tâm  rất  nhu  nhuyến,  rất  ham  mê  Phật  đạo  mà 

không phân biệt chúng sinh.  Nghe lời Ðế-thích nên liền nói rằng: Nguyện giúp 

cho  tôi  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.   Trời  Ðế-thích  nói:  Việc  ấy  sức  tôi 

không thể làm được, đó là cảnh giới của Phật. 

*   Lại  nữa,  có  người  nói:  Ðế-thích  thật  làm  khốn  khổ  Tát-đà-ba-luân  nên  nay 

dùng  lời  ấy  để  tạ  tội.   Ý  trời  Ðế-thích  cho  rằng  người  ấy  chỉ  cần  cầu  vật  báu, 

vàng  bạc  chứ  không  biết  rằng  đòi  xin  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.   Ðã 

không cho được nên chỉ biết hổ thẹn mà tôi.  Lại nói rằng: Hễ cùng nhau cúng 

dường thời nên ước nguyện đòi thứ khác.  Ý Ðế-thích nói: Tôi đã làm khổ ông 

nhiều nên tôi không được bỏ đi ngay, mà phải cúng dường ông.  Tát-đà-ba-luân 

tuy không tiếc thân, song muốn đem thân này cúng dường Ðàm-vô-kiệt để nghe 

Bát-nhã ba-la-mật nên nói rằng: Nếu ông không có sức cho tôi Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, thời hãy làm cho thân thể tôi bình phục như cũ.  Trời Ðế-thích 

nói: Theo như lời ông.  Vết thương liền bình phục như cũ không khác. 

Hỏi:  Trước đã cắt thịt thời làm sao làm cho bình phục đầy đủ? 

Ðáp:  Phật nói có năm điều không thể nghĩ nghì, trong đó việc của rồng làm còn 

không thể nghĩ nghì, huống nữa là việc trời làm! 

Lại, giữa hư không bụi bặm đầy khắp, trời Ðế-thích nhờ phước đức nên hễ sinh 

tâm là có thể hòa hợp đầy đủ thành thân.  Như thân trong chư thiên và địa ngục 

chẳng phải là thân sinh ra bằng bào thai, do nhân duyên của tội phước mà hòa 

hợp có thân. 

Khi ấy trời Ðế-thích biết tâm người kia kiên cố nên làm cho mãn nguyện rồi, liền 

biến mất. 

Bấy giờ, Tát-đà-ba-luân tội nhỏ của đời trước đã sạch hết, phước đức sáng suốt 

đầy đủ.  Thế nên người con gái của vị trưởng giả đem về nhà, có cần dùng gì 

đều xin cha mẹ cho, như trong kinh này nói rộng. 

Hỏi: Cô gái ấy trước nói “ông cần vật gì hãy hỏi xin ở nơi tôi”, nay cớ gì lại nói 

“xin nơi cha mẹ tôi”? 

Ðáp:   Vì  nay  cô  gái  đã  dẫn  về  đến  nhà.   Và  vì  Tát-đà-ba-luân  mắt  đã  nhìn  vào 

nhà, mà bấy giờ từ cha mẹ xin được nên hổ thẹn không xứng với lời trước kia, 

cho nên cô tự nói trước rằng „theo cha mẹ xin cho”. 

Lại, cô gái có thể có được của báu, song phép của người con gái là phải xin cha 

mẹ.   Cô  gái  đã  vào  nhà  như  lời  hứa  trước,  theo  cha  mẹ  xin  cho.   Vì  nước  kia 

không có Phật pháp, nên cha mẹ mới hỏi con gái: Ai là Bồ-tát Tát-đà-ba-luân? 

Người con gái theo như điều đã nghe, đã thấy mà nói hết thảy việc của Tát-đà-

ba-luân với cha mẹ:  Nay cha mẹ hãy cho phép con cùng với Tát-đà-ba-luân và 

500  người  hầu  gái  đem  đồ  cúng  dường  đến  cúng  dường  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt. 

Cha mẹ nghe lời kia liền theo như ý của con gái mình. 

Hỏi:  Vị trưởng giả giàu sang mà lại có thế lực, cớ sao trước đó không biết Tát-

đà-ba-luân, để đến khi nghe nói công đức mới khiến con gái và quyến thuộc và 

cho vật báu đem đi đến cúng dường? 

Ðáp:  Trưởng giả cũng gieo trồng cội phúc, song vì ít nhân duyên nên sinh vào 

nước không có Phật.  Khi tạm nghe công đức Phật thời phát khởi tâm thức cũ 

mà liền khai ngộ, cho nên khiến đi.   Thí như hoa sen sinh trưởng đầy đủ,  gặp 

ánh  mặt  trời  thời  nở  ra.   Cha  mẹ  biết  tâm  con  gái  mình  thuần  thục,  không  có 

hạnh bất tịnh, giữ gìn tiết tháo không mất, không ưa cái vui thế gian, chỉ cầu lợi 

ích của Phật pháp và biết tâm kia chí thiết nên không thể ngăn chặn; nếu trái ý 

con, sợ sẽ tự hại.  Suy nghĩ trù lượng xong, hoàn toàn theo ý con mình mà  tự 

được công đức, hoan hỷ khiến đi.  Nhân duyên thế gian do vì đắm sâu nên khó 

mở.   Lòng  tham  ái  sâu  xa  còn  không  thể  trái,  huống  nữa  là  con  mình  vì  Phật 

đạo!  Tâm nó thanh tịnh không có nhiễm trước mà không chấp thuận cho sao? 

Người con gái thấy cha mẹ vì pháp nên cho phép, không tiếc vật báu, cũng do 

tâm tùy hỷ mà làm cho tùy hỷ. 

Bấy giờ tâm mọi người đã định nên trang hoàng xe bảy báu cùng mọi người vây 

quanh, dần dần đi đến phương đông.  Khi ấy năm trăm người con gái thân thuộc 

và mọi người trong thành thấy việc hiếm có khó sánh kịp nên cũng đều đi theo. 

Mọi người tập hợp, vui vẻ đi cùng, khác ngưỡng đến thành Chúng Hương.  Như 

người khát nước nghĩ tới uống nước, dần dần tiến bước lên đường.  Từ xa trông 

thấy thành Chúng Hương, cho đến cùng với người con gái của vị trưởng giả và 

500 người con gái cung kính vây quanh để đi đến chỗ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt. 

Hỏi:   Ðàm-vô-kiệt  là  vị  Bồ-tát  lớn,  được  các  Ðà-la-ni  Văn  trì  v.v...  được  hiểu 

nghĩa Bát-nhã ba-la-mật, đã tự đọc tụng thông lợi, nhớ nghĩ, thọ trì, còn cần gì 

đài bảy báu mà chép kinh Bát-nhã để vào trong đó cúng dường? 

Ðáp:  Tuy có các nhân duyên lược nói có hai nghĩa: Một là, tâm hành của chúng 

sinh không giống nhau, hoặc ưa xem quyển kinh, hoặc ưa nghe diễn thuyết; hai, 

thân  Ðàm-vô-kiệt  là  cư  sĩ,  hiện  có  gia  đình,  thân  thuộc.   Chúng  sinh  căn  độn 

hoặc nghĩ rằng Ðàm-vô-kiệt ở nhà chắc chắn có nhiễm đắm, làm sao có thể đem 

Bát-nhã rốt ráo thanh tịnh vô cấu mà làm lợi ích chúng sinh?  Tự mình còn chưa 

không nhiễm đắm thời làm sao có thể đem pháp không nhiễm đắm giáo hóa?  Vì 

vậy  mà  chép  văn  kinh  ấy  để  vào  trên  đài  bảy  báu  mà  cúng  dường  các  báu. 

Hàng  trời,  rồng,  quỷ,  thần  cũng  đều  đến  cung  kính,  cúng  dường  hương  hoa, 

phan lọng, mưa xuống bảy báu.  Chúng sinh trông thấy thời tăng ích lòng tin mà 

đem pháp ấy chỉ bày, truyền dạy lời Phật, lấy án văn diễn giảng giáo lý, khuyến 

khích  phát  tâm.   Ðồ  trang  nghiêm  tất  cả  đài  báu  và  nhân  duyên  Tát-đà-ba-luân 

hỏi trời Ðế-thích như trong kinh này đã nói. 

Bảy ấn ấn là, ấn chơn thật của Ðàm-vô-kiệt, thường tự tay cầm lấy ấn vào kinh. 

Có người nói: Bảy ấn là có bảy thần lớn cầu Phật đạo cầm loại kim cang, thường 

cung cấp cho Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt khiến thủ hộ kinh văn, không để ma và ma dân 

biến cải tạp loạn, vì quý kính Bát-nhã.  Có người chỉ nghe diễn nói mà phát tâm. 

Có người thấy văn tự trang nghiêm mà hoan hỷ phát tâm nên trang nghiêm đài 

báu, dùng lá vàng chép và lấy bảy ấn ấn vào. 

Hỏi:  Trên đài viết chép Bát-nhã, Ðàm-vô-kiệt miệng diễn thuyết Bát-nhã, tuy hai 

nơi đều có mà nơi viết chép không thể ích lợi người, cớ gì trước tiên đi đến đài 

báo? 

Ðáp:  Bát-nhã được chép thuộc vào trong pháp báu, vì sau Phật bảo thứ lớp có 

pháp bảo, nên trước tiên cúng dường.  Ðàm-vô-kiệt, một người không thuộc về 

Tăng bảo, nên trước tiên cúng dường Pháp bảo. Lại, Ðàm-vô-kiệt nói ra tuy là 

pháp  mà  chúng  sinh  chấp  thủ  tướng  người  nói  nên  phần  nhiều  sinh  tâm  đắm 

trước.  Nếu thấy sách Bát-nhã thời không sinh chấp thủ tướng người, tuy chấp 

thủ tướng khác mà tâm đắm trước ít hơn đắm trước tướng người; thế nên trước 

tiên cúng dường quyển kinh.  Chư Phật còn cúng dường kinh pháp, huống nữa 

là  Ðàm-vô-kiệt  và  Tát-đà-ba-luân!  Ðàm-vô-kiệt  nhân  nơi  Bát-nhã  ba-la-mật  nên 

được cúng dường.  Kinh Bát-nhã là cái gốc của sở nhân, sao không cúng dường 

trước được?  Thế nên chia đồ cúng dường làm hai phần. 

Hỏi:  Ðàm-vô-kiệt có sáu vạn thể nữ, cung điện, năm dục, làm sao có thể có thần 

lực dùng hoa đã rải hóa làm đài hoa? 

Ðáp:  Có người nói: Do thần lực chư Phật mà nhân nơi vật cúng dường của Tát-

đà-ba-luân lấy làm biến hóa.  Có người nói: Ðàm-vô-kiệt là vị Bồ-tát lớn, thân do 

pháp tính sinh, song vì độ chúng sinh nên thọ năm dục. 

Hỏi:   Phép  của  Bồ-tát  trước  tiên  đối  vớichúng  sinh  là  khởi  tâm  bi,  vì  muốn  độ 

chúng sinh hết khổ nên cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Nay chỉ thấy uy 

đức thần lực của Ðàm-vô-kiệt làm sao phát tâm? 

Ðáp:   Phát  tâm  có  nhiều  cách.   Có  người  nghe  thuyết  pháp  mà  phát  tâm.   Có 

người đối với chúng sinh khởi từ bi mà phát tâm.  Có người thấy sức thần thông 

oai đức lớn mà phát tâm, vậy sau dần dần sinh tâm bi lớn; như trong kinh Trì Ấn 

nói: “Nương ái mà dứt ái, nương kiêu mạn mà dứt kiêu mạn”.  Như người nghe 

đạo pháp, vì ái trước pháp ấy nên bỏ năm dục mà xuất gia.  Lại như nghe người 

kia được quả A-la-hán mà sinh tâm cao ngạo, rằnng: Người kia đối với ta không 

hơn, mà còn có thể như vậy, ta sao không được như thế?  Vì thế nên sinh tâm 

tinh tấn lớn, được đạo A-la-hán; đối với Phật đạo cũng như vậy.  Người con gái 

của vị trưởng giả và 500 người hầu gái thường đắm chặt cái vui tự do của thế 

tục, nghe ngày xưa có người do thần lực biến hóa mà đầy đủ vật báu, hưởng thọ 

cái vui trời ở giữa loài người, sau thấy đài quán, cung điện của Ðàm-vô-kiệt, ngồi 

trên pháp tòa lớn được trời người cúng dường.  Lại thấy vật cúng dường ở giữa 

hư không hoá thành đài lớn, tâm rất vui mừng, phát sinh ý tưởng khó gặp, biết 

việc  ấy  đều  từ  nhân  duyên  phước  đức  mà  có  được,  nên  phát  tâm  muốn  làm 

Phật.  Nghe người phát tâm tu hành đều thứ lớp như trong kinh Tỳ-ma-la-cật nói: 

“Các phiền não ái và mạn đều là căn bản Phật đạo”.  Thế nên người con gái thấy 

việc ấy rồi sinh tâm ưa thích, biết do nhân duyên phước đức có thể được các 

việc ấy nên đều phát tâm.  Nhân nơi ái và mạn mà sau được tâm tốt trong sạch 

nên  nói  ái  và  mạn  là  căn  bản  của  Phật  đạo;  thí  như  hoa  sen  sinh  trong  bùn. 

Phát  tâm  rồi  thề  nguyện:  Như  Ðàm-vô-kiệt  làm  được,  chúng  ta  cũng  sẽ  làm 

được. 

Bấy  giờ  Tát-đà-ba-luân  đầu  mặt  đãnh  lễ  Ðàm-vô-kiệt.   Vì  cúng  dường  hoa 

hương không quý nên đem cúng dường trước tiên; còn thân quý trọng nên tiếp 

sau lễ bái.  Lễ bái rồi nói ly do vốn cầu Bát-nhã, như trong kinh nay nói: Con xưa 

khi cầu Bát-nhã, nghe ở giữa hư không có tiếng nói cho đến con nay hỏi đại sư: 

chư Phật từ đâu đến và đi về đâu? 

Hỏi:  Tát-đà-ba-luân đã được các tam-muội lớn là tam-muội Phá vô minh, tam-

muội Quán các pháp tính v.v... vì sao không biết Không mà còn chấp thủ tướng 

Phật, sinh tâm đắm trước? 

Ðáp:  Bồ-tát mới phát tâm tuy có thể biết tướng chung của các pháp không, vô 

tướng,  song  vì  đối  với  chư  Phật  ưa  đắm  sâu  dày  nên  không  thể  hiểu  được 

tướng Phật rốt ráo không.  Tuy biết không mà không thể hợp với không, vì sao? 

Vì chư Phật có vô lượng vô biên công đức chơn thật.  Bồ-tát ấy lợi căn nên vào 

sâu đắm sâu.  Nếu Phật không vì Bồ-tát ấy thuyết giảng Không, thời Bồ-tát ấy vì 

ưa đắm Phật mà có thể tự hủy diệt thân tộc, huống nữa là người khác.  Chỉ nhờ 

hiểu  Không  nên  không  có  việc  ấy.   Tát-đà-ba-luân  rất  ưa  đắm  chư  Phật  nên 

không thể biết mà phải hỏi đại sư: Nay vì con nói chư Phật từ đâu đến và đi về 

đâu.  Con thấy thân Phật không nhàm chán nên thường không lìa việc thấy Phật. 

(Hết cuốn 98 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 99  

Phẩm 89 

Giải Thích: Phẩm Ðàm-Vô-Kiệt Thứ 89  

KINH:   Bấy  giờ  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  nói  với  Tát-đà-ba-luân  rằng:  Này  thiện  nam 

tử, chư Phật không từ đâu đến, cũng không đi về đâu, vì sao?  Vì các pháp như 

như bất động; các pháp như tức là Phật.  Này thiện nam tử, pháp vô sinh không 

đến không đi; pháp vô sinh tức là Phật.  Pháp vô diệt không đến không đi; pháp 

vô diệt tức là Phật.  Phát thật tế không đến không đi; pháp thật tế tức là Phật. 

Không, không đến không đi; không tức là Phật.  Này thiện nam tử, không nhiễm 

không đến, không đi; không nhiễm tức là Phật.  Tịch diệt không đến, không đi; 

tịch diệt tức là Phật.  Tính hư không không đến, không đi; tính hư không tức là 

Phật.  Này thiện nam tử, lìa các pháp ấy lại không có Phật.  Chư Phật như, các 

pháp  như  là  một  như,  không  có  phân  biệt.   Này  thiện  nam  tử,  như  ấy  thường 

một,  không  hai,  không  ba,  ra  ngoài  pháp  số,  không  có  sở  hữu.   Thí  như  ánh 

trăng vào lúc cuối xuân và khi giữa ban ngày nóng bức, có người thấy ánh nắng 

lung linh. bèn chạy theo tìm, mong có được nước, ý ông nghĩ sao, nước ấy từ 

ao, từ núi hay từ suối đến?  Nay nó đi về đâu?  Hoặc vào biển đông, biển tây, 

biển nam hay biển bắc? 

Tát-đà-ba-luân thưa:  Thưa đại sư, giữa ánh nắng còn không có nước, làm sao 

có chỗ đến, chỗ đi? 

Ðàm-vô-kiệt  nói  với  Tát-đà-ba-luân  rằng:  Này  thiện  nam  tử,  người  ngu  vô  trí  vì 

nóng khát bức bách, thấy ánh nắng lung linh, không có nước mà tưởng là nước. 

Này thiện nam tử, có người phân biệt chư Phật có đến có đi, nên biết người ấy 

đều là kẻ ngu, vì sao?  Vì chư Phật không thể thấy bằng sắc thân; mà pháp của 

chư  Phật  không  đến  không  đi.   Chỗ  chư  Phật  đến,  chỗ  chư  Phật  đi  cũng  như 

vậy; thí như vị thầy huyễn thuật, huyễn làm ra các đồ vật hoặc voi, hoặc ngựa, 

hoặc trâu dê, hoặc trai gái; các đồ vật như vậy, ý ông nghĩ sao?  Việc huyễn ấy 

từ chỗ nào đến và đến chỗ nào? 

Tát-đà-ba-luân  đáp:   Thưa  đại  sư,  việc  huyễn  còn  không  thật,  làm  sao  có  chỗ 

đến, chỗ đi? 

Này  thiện  nam  tử,  người  phân  biệt  Phật  có  đến  có  đi  cũng  như  vậy.   Thí  như 

trong mộng thấy voi ngựa, trâu, dê, trai gái, ý ông nghĩ sao, các vật trông thấy 

trong mộng ấy có chỗ đến, chỗ đi chăng? 

Tát-đà-ba-luân thưa:  Thưa đại sư, các vật thấy trong mộng là hư dối, làm sao có 

đến có đi? 

Này thiện nam tử, người phân biệt Phật có đến có đi cũng như vậy.  Phật nói các 

pháp như mộng, nếu có chúng sinh không biết nghĩa của pháp ấy, dùng danh từ 

sắc  thân  mà  đắm  trước  Phật,  người  ấy  phân  biệt  chư  Phật  có  đến  có  đi,  vì 

không biết thật tướng các pháp nên đều là ở trong số kẻ ngu vô trí.  Người ấy 

thường thường qua lại trong năm đường sinh tử, xa lìa Bát-nhã ba-la-mật, xa lìa 

Phật pháp.  Này thiện nam tử, Phật nói các pháp như huyễn, như mộng.  Nếu có 

chúng sinh biết như thật thời người ấy không phân biệt các pháp hoặc đến hoặc 

đi  hoặc  sinh  hoặc  diệt;  nếu  không  phân  biệt  các  pháp  hoặc  đến  hoặc  đi  hoặc 

sinh hoặc diệt thời có thể biết thật tướng các pháp của Phật nói.  Người ấy hành 

Bát-nhã ba-la-mật gần Vô thượng chánh đẳng chánh giác, gọi là chơn Phật tử, 

không hư dối, khi thọ dụng của tín thí, người ấy đáng hưởng thọ cúng dường, 

làm  ruộng  phước  cho  thế  gian.   Thí  như  các  châu  báu  trong  biển  nước  lớn, 

không từ phương đông đến, không từ phương nam, tây, bắc, bốn góc trên dưới 

đến, mà do căn lành của chúng sinh nên biển sinh các thứ châu báu ấy.  Châu 

báu  ấy  cũng  chẳng  phải  không  có  nhân  duyên  sinh,  châu  báu  ấy  đều  từ  nhân 

duyên hòa hợp sinh.  Châu báu ấy nếu diệt cũng không đi đến mười phương; do 

duyên hợp nên có, duyên tan rã nên diệt.  Này thiện nam tử, thân chư Phật cũng 

như  vậy,  từ  nhân  duyên  bản  nghiệp  mà  có  quả  báo  sinh;  sinh  không  từ  mười 

phương đến, diệt cũng không đi đến mười phương; chỉ các duyên hợp nên có, 

các duyên li tán nên diệt.  Thí như tiếng đàn Không hầu, khi đi ra không có chỗ 

đến, khi diệt không có chỗ đi, đủ nhân duyên hòa hợp thời có, như có bầu, có 

cổ, có da, có dây, có trụ, có nút vặn và có người lấy tay gẩy.  Ðủ các duyên hòa 

hợp như vậy thời có tiếng.  Tiếng ấy không từ bầu ra, không từ cổ ra, không từ 

da  ra,  không  từ  dây  ra,  không  từ  trục  ra,  cũng  không  từ  tay  người  ra,  đủ  các 

nhân duyên hòa hợp nên có tiếng.  Khi nhân duyên xa lìa thời không có chỗ đi. 

Này thiện nam tử, thân chư Phật cũng như vậy, từ vô lượng công đức sinh ra, 

không từ một nhân, một duyên hay một công đức sinh; cũng chẳng phải không 

có nhân duyên mà có, đủ các duyên hòa hợp nên có.  Thân chư Phật không chỉ 

từ một việc thành, đến không từ đâu đến, đi không đến đâu.  Này thiện nam tử, 

nên như vậy biết tướng đi tướng đến của chư Phật, cũng nên biết hết thảy pháp 

không có tướng đến đi.  Nếu người biết chư Phật và các pháp không đến không 

đi,  không  sinh  không  diệt  thời  chắc  chắn  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác, cũng có thể hành Bát-nhã ba-la-mật và sức phương tiện. 

Bấy  giờ  trời  Ðế-thích  lấy  hoa  Mạn-đà-la  trời  cho  Tát-đà-ba-luân,  nói  rằng:  Này 

thiện nam tử, dùng hoa này cúng dường Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt, ta sẽ thủ hộ cúng 

dường ngài, vì sức nhân duyên của ngài mà ngày nay làm lợi ích trăm ngàn vạn 

ức chúng sinh khiến được Vô thượng chánh đẳng chánh  giác.  Này  thiện  nam 

tử, người lành như vậy rất là khó gặp, vì lợi ích chúng sinh nên trải qua vô lượng 

vô số kiếp chịu siêng khổ. 

Tát-đà-ba-luân  nhận  hoa  Mạn-đà-la  của  trời  Ðế-thích  đem  rải  trên  Bồ-tát  Ðàm-

vô-kiệt, thưa rằng: Thưa đại sư, con từ nay thân này thuộc về đại sư, cung cấp 

cúng dường.  Thưa như vậy rồi chấp tay đứng trước đại sư.  Khi ấy người con 

gái của vị trưởng giả và 500 người hầu gái cũng thưa Tát-đà-ba-luân rằng: Thân 

chúng tôi từ nay cũng thuộc về đại sư.  Nhờ nhân duyên thiện căn này mà chúng 

tôi sẽ được pháp như vậy, cũng như đại sư đã được.  Cùng với đại sư đời đời 

cúng dường chư Phật, đời đời thường cúng Phật.  Khi ấy Tát-đà-ba-luân nói với 

người con gái của vị trưởng giả và 500 người hầu gái rằng: Nếu các chị đem tâm 

thành  kính  thuộc  về  ta  thời  ta  sẽ  thọ  nhận.   Các  người  con  gái  nói:  Chúng  tôi 

đem tâm thành kính thuộc về thầy, theo thầy dạy bảo.  Khi ấy Tát-đà-ba-luân và 

500 cô gái đem theo vật báu trang nghiêm đồ cúng dường thượng diệu và 500 

cỗ  xe  bảy  báu  dâng  lên  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  và  thưa  rằng:  Thưa  đại  sư,  chúng 

con đem 500 người con gái này và 500 cỗ xe phụng cấp đại sư, tùy đại sư sử 

dụng. 

Bấy giờ trời Ðế-thích khen ngợi Tát-đà-ba-luân rằng: Lành thay, lành thay, thiện 

nam tử! Bồ-tát nên bỏ hết thảy của cải như vậy.  Bố thí như vậy, mau được Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác.  Cúng dường người thuyết pháp như vậy chắc 

chắn được nghe Bát-nhã ba-la-mật và sức phương tiện.  Chư Phật quá khứ khi 

xưa hành đạo Bồ-tát cũng bố thí như vậy mà được nghe Bát-nhã ba-la-mật và 

sức phương tiện, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Bấy giờ, Ðàm-vô-kiệt muốn khiến cho thiện căn Tát-đà-ba-luân đầy đủ, nên thọ 

nhận 500 cỗ xe, người con gái trưởng giả và 500 người hầu gái; thọ nhận rồi cho 

trở lại Tát-đà-ba-luân. 

Khi ấy Ðàm-vô-kiệt thuyết pháp đến hết ngày, rồi đứng dậy đi vào cung.  Tát-đà-

ba-luân nghĩ rằng: Ta vì pháp mà đi đến, không nên ngồi nằm, nên dùng hai việc 

hoặc đi hoặc đứng để hầu hạ pháp sư.  Từ trong cung đi ra thuyết pháp.  Bầy 

giờ Ðàm-vô-kiệt trong bảy năm nhất tâm vào vô lượng vô số tam-muội của Bồ-

tát,  hành  Bát-nhã  ba-la-mật  và  sức  phương  tiện.   Tát-đà-ba-luân  bảy  năm  kinh 

hành, đứng mãi không nằm, không ngồi, không ngủ nghỉ, không có dục, sân hận 

bức não, tâm không đắm vị, chỉ nghĩ tới Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt lúc nào sẽ từ tam-

muội  dậy,  đi  ra  thuyết  pháp.   Tát-đà-ba-luân  qua  bảy  năm  nghĩ  rằng:  Ta  sẽ  vì 

Ðàm-vô-kiệt  mà  trải  pháp  tòa.   Ðàm-vô-kiệt  sẽ  ngồi  trên  tòa  thuyết  pháp,  ta  sẽ 

quét  dọn  đất  cho  sạch  sẽ,  rải  các  thứ  hoa  để  trang  nghiêm  chỗ  ấy,  vì  Bồ-tát 

Ðàm-vô-kiệt sẽ thuyết Bát-nhã ba-la-mật và sức phương tiện. 

Khi ấy, Tát-đà-ba-luân cùng  với  người  con gái của  vị trưởng giả và 500 người 

hầu gái vì Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt mà trải giường bảy báu.  Năm trăm người con gái 

cởi áo trên để trải trên tòa, nghĩ rằng: Ðàm-vô-kiệt sẽ ngồi trên tòa này nói Bát-

nhã ba-la-mật và sức phương tiện.  Tát-đà-ba-luân trải tòa rồi tìm nước, chùi đất 

mà không được, vì cớ sao?  Vì ác ma ngăn che làm cho nước không hiện.  Ma 

nghĩ rằng: Tát-đà-ba-luân tìm nước không được thời đối  với  Vô thượng chánh 

đẳng  chánh giác  sẽ  sinh tâm  yếu luốt, tâm đổi khác, thời căn lành không tăng 

trưởng, trí tuệ không soi sáng, đối với Nhất thiết trí bị chướng ngại. 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân nghĩ rằng: Ta sẽ tự cắt thân mình lấy máu rửa đất, khiến 

đất không có bụi, làm nhớp đại sư, ta đâu dùng thân này, thân này chắc chắn sẽ 

hư hoại.  Ta từ vô thỉ sinh tử đến nay mà chưa từng vì pháp.  Liền lấy dao bén tự 

cắt thân ra máu, rửa đất.  Tát-đà-ba-luân và con gái trưởng giả cùng 500 hầu gái 

đều không có tâm đổi khác.  Ác ma cũng không thể làm gì được.  Khi ấy trời Ðế-

thích nghĩ rằng: Chưa từng có! Tát-đà-ba-luân mến mộ pháp đến như vậy, dùng 

dao tự rạch mình ra máu để rửa đất.  Tát-đà-ba-luân và các người nữ tâm không 

chuyển động, ác ma Ba tuần không thể phá hoại căn lành của họ.  Tâm kia kiên 

cố, phát thề nguyện đại trang nghiêm không tiếc thân mạng, vì tâm sâu xa muốn 

cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, sẽ độ hết thảy chúng sinh thoát khỏi vô 

lượng khổ sinh tử.  Trời Ðế-thích khen ngợi Tát-đà-ba-luân: Lành thay, lành thay, 

thiện nam tử! Sức tinh tấn của Ngài rất lớn, kiên cố khó lay động, không thể nghĩ 

nghì.  Ông ái mộ pháp cầu pháp rất là vô thượng.  Này thiện nam tử, chư Phật 

quá khứ cũng như vậy, vì tâm ái mộ pháp sâu xa, tiếc pháp, quý trọng pháp mà 

chứa nhóm các công đức, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Tát-đà-ba-luân  nghĩ  rằng:  Ta  nên  vì  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  mà  trải  pháp  tòa,  rưới 

quét  đất  sạch  sẽ  xong  sẽ  đi  đến  chỗ  nào  tìm  được  hoa  danh  tiếng  làm  trang 

nghiêm  chỗ  đất  này?   Nếu  Ðàm-vô-kiệt  khi  ngồi  trên  pháp  tòa  thuyết  pháp  ta 

cũng sẽ trải hoa cúng dường.  Trời Ðế-thích biết tâm của Tát-đà-ba-luân nghĩ gì, 

liền lấy ba ngàn đấu hoa Mạn-đà-la trời đem cho Tát-đà-ba-luân.  Tát-đà-ba-luân 

nhận hoa xong, lấy một nữa rải trên đất, để lại một nữa chờ Ðàm-vô-kiệt khi ngồi 

trên pháp tòa thuyết pháp sẽ cúng dường. 

Bấy giờ Ðàm-vô-kiệt qua bảy năm rồi từ  các tam-muội dậy, vì chúng nói Bát-nhã 

ba-la-mật,  có  vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng  cung  kính  vây  quanh,  đi  đến 

ngồi trên pháp tòa.  Tát-đà-ba-luân khi thấy Ðàm-vô-kiệt thời tâm rất vui vẻ; thí 

như Tỳ-kheo khi vào thiền thứ ba. 

LUẬN:   Tát-đà-ba-luân  tuy  biết  các  pháp  không,  không  có  tướng  đến,  đi  mà 

chưa thể vào sâu, nên cũng không hiểu các pháp môn.  Vì đối với thân Phật quá 

cung kính, thâm trọng nên không thể quán không; như sóng trên biển lớn, sức 

nó tuy lớn song đến bên núi Tu-di thời ngưng lại, không có tác dụng.  Tát-đà-ba-

luân cũng như vậy, tuy có tâm và trí lực lớn mà đến chỗ Phật thời cũng vô dụng. 

Thế nên Ðàm-vô-kiệt vì Tát-đà-ba-luân nói cho biết chư Phật không từ đâu đến, 

đi  không  đến  đâu.   Trong  kinh  này  Ðàm-vô-kiệt  tự  nói  nhân  duyên:  Các  pháp 

như như bất động; các pháp như tức là Phật. 

Hỏi:  Thế nào là các pháp như? 

Ðáp:  Thật tướng các pháp là tính không, không có sở đắc; các pháp môn không 

v.v... 

Hỏi:   Ðại  Bát-nhã  là  pháp  bậc  nhất  ở  trong  sáu  Ba-la-mật  của  Phật  pháp  Ðại 

thừa, nếu không có Phật thời không có người nói Bát-nhã.  Ba mươi hai tướng, 

tám mươi vẻ đẹp tùy hình, mười lực, bốn điều không sợ, sắc pháp, vô sắc pháp 

và năm uẩn tịnh diệu hòa hợp nên gọi là Phật; như năm ngón tay hòa hợp gọi là 

bàn tay, không được nói không có bàn tay?  Danh từ đã khác thời hình tướng 

cũng khác, sức dùng cũng khác, không được nói không có bàn tay; thế nên nói 

có Phật? 

Ðáp:  Không phải vậy.  Trong Phật pháp có hai đế là thế đế và đệ nhất nghĩa đế. 

Theo thế đế nên nói Phật thuyết Bát-nhã ba-la-mật; theo đệ nhất nhĩa đế nên nói 

Phật không; không đến không đi.  Như ông nói:  Do năm uẩn thanh tịnh hòa hợp 

nên gọi là Phật, vì hòa hợp nên có, ấy tức là không có; như trong kinh này Phật 

tự nói nhân duyên:  Năm uẩn chẳng phải Phật, lìa năm uẩn cũng không có Phật; 

năm uẩn không ở trong Phật, Phật không ở trong năm uẩn; Phật chẳng phải do 

năm uẩn có, vì sao?  Vì năm uẩn là năm, Phật là một, một không thể làm năm, 

năm không thể làm một.  Lại năm uẩn không có tự tính nên hư dối không thật. 

Phật tự nói:   Ðối  với hết thảy pháp không cuống dối, Ta là bậc nhất.  Thế nên 

năm uẩn chẳng tức là Phật.  Lại nữa, nếu năm uẩn tức là Phật thời ai có năm 

uẩn, lẽ đáng đều là Phật? 

Hỏi:  Vì nghi nạn ấy nên tôi trước nói, năm uẩn thanh tịnh bậc nhất và 32 tướng 

gọi là Phật? 

Ðáp:  Ba mươi hai tướng v.v... khi làm Bồ-tát cũng có, cớ gì không gọi là Phật? 

Hỏi:  Bấy giờ tuy có thân tướng tốt đẹp trang nghiêm, mà không có trí Nhất thiết 

chủng.  Nếu có trí Nhất thiết chủng ở trong thân sắc tốt đẹp bậc nhất ấy tức gọi 

là Phật? 

Ðáp:   Trí  Nhất  thiết  chủng  ở  trong  Bát-nhã  nói  là  tướng  tịch  diệt,  không  có  hí 

luận.   Nếu  được  pháp  ấy  là  không  có  sở  đắc,  vì  không  có  sở  đắc  nên  gọi  là 

Phật.  Phật tức là không.  Có nhân duyên như vậy nên năm uẩn không được tức 

là Phật.  Lìa năm uẩn cũng không có Phật, vì sao?  Vì lìa năm uẩn lại không có 

pháp gì khác có thể nói được, như lìa năm ngón tay lại không có bàn tay có thể 

nói được. 

Hỏi:  Cớ gì không có bàn tay?  Hình sắc cũng khác, sức dùng cũng khác, nếu chỉ 

là ngón tay thời không thể khác?  Nhân năm ngón tay hòa hợp nên có bàn tay, 

bàn tay ấy tuy vô thường, sinh diệt, song không được nói là không có. 

Ðáp:  Bàn tay ấy nếu nhất định có thời trừ năm ngón tay ra lý đáng có bàn tay có 

thể trông thấy được, mà không cần nhân nơi năm ngón tay?  Có các nhân duyên 

như vậy, lìa năm ngón tay lại không có bàn tay; Phật cũng như vậy, lìa năm uẩn 

thời không có Phật.  Phật không ở trong năm uẩn, năm uẩn không ở trong Phật, 

vì sao?  Vì sự khác biệt không thể có được.  Nếu năm uẩn khác với Phật thời lẽ 

đáng  Phật  ở  trong  năm  uẩn,  nhưng  việc  ấy  không  đúng.   Phật  cũng  chẳng  có 

năm uẩn,  vì sao?  Vì lìa năm uẩn không có Phật; lìa Phật cũng không có năm 

uẩn.   Thí  như  Tỳ-kheo  có  ba  y  và  bình  bát,  nên  có  thể  nói  được  là  có,  nhưng 

Phật với năm uẩn không được riêng khác, thế nên không được nói Phật có năm 

uẩn.   Nơi  năm  uẩn  như  vậy  tìm  Phật  không  thể  có  được,  nên  biết  không  có 

Phật.  Phật không có nên không đến không đi. 

Hỏi:  Nếu không có Phật tức là tà kiến, làm sao Bồ-tát phát tâm cầu làm Phật? 

Ðáp:  Trong đây nói  không có Phật là để phá cái  vọng tưởng chấp  trước Phật, 

chứ không nói cái vọng tưởng chấp thủ không có Phật.  Nếu có Phật còn không 

để cho chấp thủ, huống nữa là tà kiến chấp thủ không có Phật? 

Lại,  Phật  thường  tịch  diệt,  không  có  tướng  hí  luận,  nếu  người  ta  phân  biệt,  hí 

luận  tướng  thường  tịch  diệt  thời  người  ấy  rơi  vào  tà  kiến.   Lìa  hai  bên  có  và 

không ấy, ở vào trung đạo, tức là thật tướng các pháp, thật tướng các pháp tức 

là Phật, vì sao?  Vì được thật tướng các pháp gọi là được thành Phật! 

*  Lại nữa, sắc pháp v.v... như tướng, tức là Phật; sắc pháp v.v... tính không là 

như tướng.  Chư Phật như tướng cũng là tính không, thế nên không đến không 

đi, không sinh không diệt.  Pháp tính, thật tế không, vô nhiễm, tịch diệt, hư không 

tính cũng như vậy, không đến không đi.  Như, cho đến tính hư không như, Phật 

như,  là  một  như,  không  hai,  không  ba  sai  khác,  trong  kinh  này  tự  nói  nhân 

duyên, vì cớ gì?  Vì ra khỏi pháp số, không có sở hữu.  Như v.v... là thật pháp, 

trong đó không có ức tưởng phân biệt, vì chấp thủ tướng nên có danh tự, trong 

danh  tự  có  số.   Trong  kinh  đây  tự  nói  nhân  duyên:  Không  chẳng  phải  thật,  vì 

không có sở hữu. 

Hỏi:  Nếu pháp ấy không có, thời làm sao có thể thấy, có thể nghe, có khổ, có 

vui, có trói, có mở, phân biệt sai khác? 

Ðáp:  Trong đây Ðàm-vô-kiệt dùng mỗi mỗi phân biệt thí dụ nói:  Như ánh trăng 

cuối xuân và thấy ánh nắng, cho đến người ấy không phân biệt các pháp hoặc 

đến hoặc đi.  Trong ánh nắng tuy không có nước thật sự mà cũng có thể dối gạt 

mắt người nên sinh ra khổ vui.  Các pháp cũng như vậy, tuy không, không có sở 

hữu, cũng có thể làm cho người ta khổ vui, lo mừng; mộng huyễn cũng như vậy. 

*   Lại  nữa,  Phật  có  hai  thân:  Một  là  sắc  thân,  hai  là  pháp  thân.   Pháp  thân  là 

chơn thật, sắc thân vì theo nghĩa thế đế nên nói có Phật.  Tướng pháp thân, trên 

kia dùng mỗi mỗi nhân duyên nói là thật tướng các pháp.  Thật tướng các pháp 

cũng không đến không đi, thế nên nói chư Phật không từ đâu đến và không đi 

đến  đâu.   Nếu  người  có  được  tướng  pháp  thân  chư  Phật  ấy  gọi  là  gần  Vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.   Chưa  được  Nhất  thiết  trí  nên  gọi  là  gần,  vì 

tương tợ.  Bát-nhã ba-la-mật gọi là thật tướng các pháp, nếu hành được như vậy 

ấy là chơn Phật tử hành Bát-nhã ba-la-mật. 

Chơn Phật tử  là, vì được thật tướng các pháp gọi là Phật, và vì được thật tướng 

các  pháp  sai  khác  nên  có  Tu-đà-hoàn  cho  đến  Bích-chi  Phật,  Bồ-tát  lớn  sai 

khác.  Tu-đà-hoàn cho đến Bồ-tát lớn, ấy là chơn Phật tử. 

Không luống dối ăn của tín thí là, bố thí cho súc sinh, tuy được quả báo gấp trăm 

lần mà phước ấy có hạn lượng cùng tận, không thể độ chúng sinh khỏi sinh tử 

nên gọi là luống dối ăn của tín thí.  Tu-đà-hoàn cho đến Phật, các bậc hiền thánh 

nhận sự bố thí của người, quả báo của phước ấy cho đến khi chứng Niết-bàn 

không có hạn lượng cùng tận, nên nói không luống dối ăn của tín thí.  Người ấy 

đáng  được  lãnh  thọ  sự  cúng  dường  của  chúng  sinh.   Như   Tu-đà-hoàn  xứng 

đáng lãnh thọ sự cúng dường của người phàm phu; Tư-đà-hàm xứng đáng lãnh 

thọ sự cúng dường của người phàm phu cho đến Tu-đà-hoàn; A-na-hàm xứng 

đáng lãnh thọ sự cúng dường của người phàm phu và Tu-đà-hoàn, Tư-đà-hàm; 

A-la-hán xứng đáng lãnh thọ sự cúng dường của người phàm phu, Tu-đà-hoàn, 

Tư-đà-hàm và A-na-hàm; Bích-chi Phật xứng đáng lãnh thọ sự cúng dường của 

người phàm phu và Tu-đà-hoàn cho đến A-la-hán.  Bồ-tát gần thành Phật xứng 

đáng  lãnh  thọ  sự  cúng  dường  của  người  phàm  phu  và  Thanh  văn,  Bích-chi 

Phật. 

Vì thế gian làm ruộng phước là, như gieo giống vào ruộng tốt, thu hoạch chắc 

chắn nhiều.  Ruộng phước của người trì giới, thiền định, trí tuệ, chúng sinh gieo 

giống phước vào được quả vô lượng. 

Ở trên nói, chư Phật không đến, không đi.  Tát-đà-ba-luân và các thính giả ý cho 

rằng, chư Phật còn không có, các pháp lẽ đáng cũng đều diệt, thời rơi vào đoạn 

diệt!  Thế nên nay nói nhân duyên thí dụ.  Ðàm-vô-kiệt mở  bày cho Tát-đà-ba-

luân  rằng:  Như  chỗ  ông  chấp  trước,  ý  cho  rằng  cái  thật  có  là  không  có,  vì  độ 

chúng  sinh  nên  từ  nhân  duyên  hòa  hợp  có  hình  tượng  hiện  ra.   Muốn  chứng 

minh để làm rõ việc ấy nên nói thí dụ: Như châu báu sinh ra trong biển, nó không 

từ mười phương đến, khi diệt không đi đến đâu, cũng chẳng phải không có nhân 

duyên  mà  sinh.   Chánh  do  nhân  duyên  phước  đức  của  chúng  sinh  trong  bốn 

châu  thiên  hạ  nên  trong  biển  lớn  sinh  châu  báu  ấy.   Nếu  khi  kiếp  tận  thời  nó 

không có chỗ đi; thí như đèn tắt lửa không đi đến đâu.  Thân Phật cũng như vậy, 

từ khi mới phát tâm gieo trồng căn lành, đều là nhân duyên của tướng tốt thân 

Phật.   Thân  Phật  cũng  chẳng  tự  tại,  vì  đều  thuộc  nhân  duyên  nghiệp  quả  báo 

sinh.  Nhân duyên ấy tuy trú lâu song tính nó là pháp hữu vi nên chắc chắn trở 

về với vô thường tan hoại, thời không có thân; thí như người giỏi bắn mà ngước 

mặt bắn lên hư không, mũi tên đi xa mà chắc chắn sẽ rơi xuống đất.  Thân Phật 

cũng như vậy, tuy tướng tốt chói sáng mà do phước đức thành tựu, danh xưng 

vô lượng nên độ người vô lượng, cũng quy về tiêu diệt. 

Hỏi:  Nếu do nhân duyên phước đức của chúng sinh nên trong biển lớn sinh ra 

châu báu, cớ gì không sinh ra gần chỗ chúng sinh mà lại sinh ra ở giữa biển lớn, 

là nơi khó kiếm được? 

Ðáp:   Trong  biển  cũng  có  chúng  sinh,  như  rồng  và  A-tu-la  v.v...  sử  dụng  châu 

báu ấy. 

*  Lại nữa, nếu châu báu sinh trong đời xấu ác của loài người thời kẻ tham lam 

che giấu, không cho người có được.  Nếu ở vào đời tốt đẹp, châu báu tự sinh 

trong  cõi  người,  không  có  ai  tham  tiếc,  như  thời  kỳ  đức  Phật  Di-lặc,  châu  báu 

xem như ngói gạch.  Vì người giải đãi, lười biếng tiếc thân, cố mong tìm vui, nên 

châu báu ở trong biển không thể tìm được.  Nếu người có tâm lớn, không tiếc 

thân mạng, siêng năng tìm kiếm thời dễ được.  Nước trong biển lớn ví dụ cho cõi 

nước  trong  mười  phương  sáu  nẽo,  các  châu  báu  tức  là  chư  Phật.   Như  châu 

báu  vì  chúng  sinh  nên  phát  sinh,  nhưng  người  giải  đãi,  biếng  nhác  thời  không 

thể có được.  Chư Phật cũng như vậy, tuy vì chúng sinh mà ra đời, song những 

người vì giải đãi, tiểu tâm, tiếc thân, chấp đắm ngã nên cũng không được độ, vì 

sao?  Vì các pháp đều do nhân duyên hòa hợp sinh. 

Chúng sinh có hai nhân duyên được độ: Một là bên trong có chánh kiến; hai là 

bên ngoài gặp được người  khéo thuyết  pháp.   Chư  Phật tuy khéo thuyết pháp 

mà chúng sinh bên trong chánh kiến không đầy đủ nên Phật không thể độ hết. 

Như  châu  báu  tuy  vì  chúng  sinh  mà  xuất  hiện,  song  vẫn  có  chúng  sinh  nghèo 

cùng; chư Phật cũng như vậy, tuy vì chúng sinh xuất hiện, song chúng sinh bên 

trong chánh kiến ít nên cũng không được độ.  Lại ví dụ như đàn Không hầu, có 

thùng, có cổ, có da, có dây, có trục, có người lấy tay gẩy, đủ các duyên như vậy 

hòa  hợp  thời  có  tiếng.   Tiếng  ấy  cũng  không  ở  trong  các  duyên,  mà  lìa  các 

duyên cũng không có tiếng.  Do nhân duyên hòa hợp nên có tiếng có thể nghe. 

Thân Phật cũng như vậy, do các nhân duyên sáu Ba-la-mật và sức phương tiện 

hòa hợp nên có.  Thân Phật không ở trong sáu Ba-la-mật và sức phương tiện, 

cũng  không  lìa  sáu  Ba-la-mật  và  sức  phương  tiện.   Như  tiếng  không  do  một 

nhân duyên, cũng chẳng phải không có nhân duyên.  Thân Phật cũng như vậy, 

không từ không có nhân duyên, cũng không từ chút ít nhân duyên, mà phải đầy 

đủ các nhân duyên pháp lành nên sinh thân Phật.  Như tượng trong gương đủ 

nhân duyên hòa hợp nên có, nhân duyên ly tán nên không; thân Phật cũng như 

vậy, có đủ nhân duyên nên xuất hiện, nhân duyên ly tán nên diệt.  Này thiện nam 

tử, nên như vậy quán tướng đi, đến của chư Phật.  Hết thảy pháp tướng cũng 

nên  biết  như  vậy.   Ðàm-vô-kiệt  nói  với  Tát-đà-ba-luân  rằng:  Ông  có  thể  biết 

tướng  các  pháp  không  đến  không  đi  thời  chắc  chắn  được  Vô  thượng  chánh 

đẳng  chánh  giác,  không  thoái  chuyển,  cũng  có  thể  hành  Bát-nhã  ba-la-mật  và 

sức phương tiện, vì sao?  Vì hết thảy pháp không có chướng ngại. 

Hỏi:  Trời Ðế-thích vì sao hóa làm hoa Mạn-đà-la đem cho Tát-đà-ba-luân? 

Ðáp:  Trời Ðế-thích vì ưa vui Phật đạo nên thường cung kính các Bồ-tát. 

*  Lại nữa, trời Ðế-thích muốn nhiếp thủ chúng sinh vào trong Phật đạo nên hiện 

thân  vua  trời  đem  hoa  cho  Tát-đà-ba-luân.   Tát-đà-ba-luân  nhất  tâm  cầu  Phật 

đạo nên chư thiên đến cúng dường, chúng sinh trông thấy đều cũng phát tâm. 

Trời Ðế-thích vì dẫn đường cho chúng sinh nên cúng dường Tát-đà-ba-luân.  Có 

người nói: Trời Ðế-thích rất ái kính Tát-đà-ba-luân, mà cách cao nhất là đi đến 

thử,  thử  rồi  làm  cho  thân  thể  người  ấy  trở  lại  bình  phục,  nay  lại  lấy  hoa  đem 

cho.   Sức  của  trời  Ðế-thích  có  thể  cho  hoa  mọi  người,  vì  chúng  sinh  không  có 

phước  thời  người  đáng  cho  hoa  cũng  liền  biến  hoại.   Tát-đà-ba-luân  đã  thành 

tựu phước đức nên được hoa chắc chắn không biến mất; vì thế nên đem cho. 

Nếu các Bồ-tát khi cúng dường thầy không cúng hết thời nên thủ hộ người cúng 

dường. 

Trước  đã  nói  nhân  duyên  rằng  cắt  thịt  ra  máu  là  cốt  thử  vì  làm  thân  thích  lâu 

ngày nên thủ hộ. 

*  Lại nữa, trời  Ðế-thích, như ở  trong kinh này tự  nói nhân  duyên: Vì sức nhân 

duyên của ông nên làm lợi ích cho trăm ngàn vạn ức chúng sinh.  Tát-đà-ba-luân 

nhận  lấy  hoa,  theo  ý  nguyện  mà  cúng  dường  Ðàm-vô-kiệt.   Tát-đà-ba-luân  lúc 

đầu  nghe  danh  thầy,  sau  mắt  thấy,  tai  nghe  pháp  thời  dứt  hết  nghi,  nên  đem 

thân cúng dường.  Người con gái của vị trưởng giả cũng bắt chước Tát-đà-ba-

luân, đem thân thí cho Tát-đà-ba-luân. 

Hỏi:  Tát-đà-ba-luân đem thân cúng dường Ðàm-vô-kiệt vì ruộng phước Ðàm-vô-

kiệt  lớn,  cớ  gì  người  con  gái  không  đem  thân  cúng  dường  Ðàm-vô-kiệt  mà  lại 

đem cho Tát-đà-ba-luân? 

Ðáp:  Trí người con gái ngắn ngủi mà tâm ái trước nhiều, nên không đem cúng 

dường  bổn  sư  mà đem cho  người khác.  Lại,  vì thân người  nữ tội uế, tâm tuy 

trong sạch mà bên ngoài có chỗ chê bai. 

Hỏi:  Người con gái trưởng giả lúc đầu rời bỏ cha mẹ rồi làm quyến thuộc của 

Tát-đà-ba-luân, nay cớ gì lại đem thân bố thí? 

Ðáp:   Lúc  đầu  rời  bỏ  cha  mẹ  cùng  Tát-đà-ba-luân  đi  đến  chỗ  Ðàm-vô-kiệt,  vì 

pháp  nên  cúng  dường,  cũng  không  tự  đem  thân  mình  bố  thí.   Cha  mẹ  cũng 

không đem bố thí cho Tát-đà-ba-luân.  Nay thấy Tát-đà-ba-luân hỏi lý nghĩa sâu 

sa,  Ðàm-vô-kiệt  giải  nói,  trời  Ðế-thích  hoan  hỉ  cúng  dường,  thế  nên  người  con 

gái của vị trưởng giả pháp tâm hoan hỉ, đem thân cúng dường vì tâm tự tại.  Lại, 

hết thảy thân người nữ không có chỗ hệ thuộc thời mang tiếng xấu.  Thân thể 

người  nữ  khi  nhỏ  thời  theo  cha  mẹ,  khi  trẻ  thời  theo  chồng,  khi  già  thời  theo 

con.  Người con gái của vị trưởng giả ấy tuy cùng một đường đi đến mà không 

được  phép  lâu  ngày  không  có  sở  thuộc,  thế  nên  tự  đem  mình  bố  thí,  nguyện 

rằng: Như những điều thầy chứng được, chúng ta cũng sẽ chứng được. 

Bấy  giờ  Tát-đà-ba-luân  muốn  đem  người  con  gái  ấy  cúng  dường  Ðàm-vô-kiệt, 

nhưng còn sợ người nữ ấy hiềm hận nên nói: Các chị thật đem thành tâm cúng 

dường thời tôi sẽ nhận các chị. 

Thành tâm là không tự mình dụng tâm, mà tùy người khác phân xử, như vật vô 

tâm.   Các  người  nữ  đáp  rằng  thật  do  thành  tâm.   Tức  thời  Tát-đà-ba-luân  đem 

người con gái của vị trưởng giả và các người hầu gái cùng 500 cỗ xe dâng lên 

Ðàm-vô-kiệt.  Ðàm-vô-kiệt muốn trừ cái nghi thường tình của thế gian cho rằng 

người kia dối gạt trưởng giả, nên đem các người con gái đến mà bố thí tất cả, rõ 

ràng đã không đắm trước. 

*  Lại nữa, Tát-đà-ba-luân nhờ tiếng nói giữa hư không, nên nghe rồi hiểu được, 

hoan hỉ, như điều yêu quý của người đời, cả vật bên trong, bên ngoài đều đem 

cúng dường, vì muốn đi vào sâu cửa bố thí Ba-la-mật.  Trời Ðế-thích biết Tát-đà-

ba-luân  chưa  sạch  hết  các  phiền  não  tham  ái  mà  có  thể  thí  xả  hết  vật  trong 

ngoài, không còn sót lại gì, nên khen ngợi rằng lành thay và đem việc Phật quá 

khứ làm thí dụ.  Vì làm được việc khó làm nên được quả báo khó được, đó là Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. 

Hỏi:  Nếu Ðàm-vô-kiệt muốn làm cho căn lành bố thí của Tát-đà-ba-luân đầy đủ 

nên lãnh thọ cúng dường, cớ gì trở lại đem cho Tát-đà-ba-luân? 

Ðáp:   Ðàm-vô-kiệt  có  đại  trí  phương  tiện  làm  cho  Tát-đà-ba-luân  được  phước 

đức lớn, không bị mất, ấy là sự lãnh thọ cao thượng.  Tát-đà-ba-luân rất thành 

tâm bố thí, dứt các tham trước, không mong được trả lại nên đầy đủ phước đức. 

Ðàm-vô-kiệt  suy  nghĩ  :   Tát-đà-ba-luân  từ  xa  đi  đến  mà  đối  với  năm  dục  tâm 

không nhiễm trước; và người trước đây đã biết cúng dường tức là người thiện, 

thế nên đem cho trở lại. 

Lại, nghe các người nữ trước đem thân dâng cho Tát-đà-ba-luân là người chứ 

không phải tài vật, vì muốn toại bổn ý. 

*  Lại nữa,  các người  nữ đời  đời  làm đệ tử Tát-đà-ba-luân; có các  nhân duyên 

như vậy nên đem cho trở lại Tát-đà-ba-luân. 

Hỏi:  Các Bồ-tát lớn thuyết pháp không nên mệt nhọc, cớ sao còn vào cung? 

Ðáp:   Vì  theo  pháp  của  người  đời.   Lại,  chúng  sinh  trong  thành  Chúng  Hương 

không thường cầu đạo, có khi nhàm chán, ưa hưởng thọ năm dục.  Chư thiên vì 

thường hưởng thọ năm dục nên ngăn ngại, phế bỏ việc cầu đạo.  Có cõi nước 

của Bồ-tát ở thường siêng tinh tấn, không hưởng thọ năm dục, còn bản nguyện 

của  chúng  sinh  trong  thành  Chúng  Hương  hưởng  thọ  lẫn  lộn.   Bồ-tát  theo  chí 

nguyện của họ, vì muốn dẫn dắt họ nên sinh vào nước ấy.  Thế nên, vì chúng 

sinh nghe Phát mệt mỏi mà Bồ-tát đứng dậy đi vào trong cung. 

Lại, người chưa đắc đạo thời pháp tuy vi diệu mà thường nghe cũng dễ sinh tâm 

mỏi mệt nhàm chán; trong chúng này có những người như vậy. 

Lại,  Bồ-tát  Ðàm-vô-kiệt  ở  trong  nước  này  hưởng  thọ  giàu  vui,  theo  Pháp  của 

người đời, khi mặt trời lặn nên nghỉ ngơi. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân nghĩ rằng: Ta vì Pháp nên đi đến, không nên ngồi, nằm. 

Hỏi:  Vì Pháp, cớ gì không nên ngồi nằm? 

Ðáp:   Không  có  Pháp  nhất  định  ấy.   Người  ấy  rất  ước  muốn,  rất  tinh  tấn.   Vì 

cung kính Pháp nên tự nghĩ rằng: Ta nếu nằm ngồi thời là biếng nhác.  Khi mới 

đầu  cầu  Pháp,  ta  còn  không  tiếc  thân  mạng,  huống  nữa  mệt  mỏi,  nên  không 

ngồi, nằm.  Ước muốn tinh tấn lớn ngược lại với việc ngồi, nằm. 

Lại, ngồi nằm thời không gắng sức; đi và đứng thời gắng sức siêng năng, nên 

thường dùng hai oai nghi ấy để chờ thầy khi đi ra. 

Hỏi: Tát-đà-ba-luân trước đã biết bảy năm thầy không đi ra chăng? 

Ðáp:  Lúc mới đến không biết. 

Lại, Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt cũng thường bảy năm không đi ra.  Vì nhân duyên nên 

tự  thề  bảy  năm  vào  định.   Tát-đà-ba-luân  tự  thề  rằng:  Thầy  chưa  đi  ra  thời  ta 

không bao giờ ngồi. 

Lại, theo pháp thế gian thời người lớn còn không tự trái với mình, huống nữa vì 

đạo Pháp! 

Lại, lúc mới cầu Pháp còn không tiếc thân mạng, huống gì nay đứng bảy năm 

thời đâu đủ là khó! 

Hỏi:  Thân người mềm yếu, làm sao có thể bảy năm không ngồi, không nằm? 

Ðáp:  Người lúc ấy mạng sống rất lâu, tuy bảy năm mà như nay bảy ngày.  Lại, 

thân người trong đời tốt đẹp có sức phước đức lớn, tuy đứng luôn bảy năm mà 

không  cho là khó.   Như Hiếp Tỳ-kheo năm 60 tuổi  mới  xuất gia mà tự  cam kết 

thề  rằng:   Lưng  ta  không  dính  chiếu,  phải  được  hết  mọi  việc  đáng  được  của 

hàng  Thanh  văn  cho  đến  được  thành  A-la-hán  đủ  sáu  thần  thông,  tạo  bộ  kinh 

luận nghị trong bốn A-hàm, đến nay còn lưu hành rộng rãi trong đời.  Vị Tỳ-kheo 

ấy ở đời xấu ác mà còn được như vậy, huống nữa là Tát-đà-ba-luân sinh ở đời 

tốt đẹp! Lại, sức của thân tuy yếu mà sức của tâm mạnh, nên có thể làm thành 

công việc. 

*  Lại nữa, người nhất tâm cầu Phật đạo được mười phương Phật hộ niệm rằng: 

Các đại Bồ-tát và chư thiên cầu Phật đạo sẽ làm tăng ích khí lực cho người ấy, 

bao quanh thủ hộ, nên tuy trụ đứng bảy năm mà không mỏi mệt. 

Hỏi:  Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt vào tam-muội, vì cớ gì cho đến bảy năm? 

Ðáp:  Như trước đã đáp:  Người sinh trong đời tốt đẹp sống rất lâu, tuy bảy năm 

mà không cho là lâu. 

Lại, Ðàm-vô-kiệt có cung điện, thể nữ vi diệu, đủ năm dục giống như trời.  Tát-

đà-ba-luân mới phát tâm nên tâm chưa nhu nhuyến, nghi Ðàm-vô-kiệt tuy thuyết 

pháp  không,  tán  thán  ly  dục  mà  tâm  mình  chưa  thể  xả  bỏ.   Bảy  năm  vào  tam 

muội ấy vì muốn trừ nghi cho chúng sinh nên sinh tâm quý kính.  Nghe Ðàm-vô-

kiệt  bảy  năm  vào  tam-muội,  tâm  và  miệng  khế  hợp  nhau,  nói  được,  làm  được 

thời  người  ta  tín  thọ  lời  kia,  có  thể  dễ  được  độ.   Thí  như  mụt  nhọt  chưa  chín 

muồi thời thầy thuốc không phá được, chỉ dùng thuốc bôi, làm cho chín muồi thời 

dễ phá. 

*  Lại nữa, vì muốn tâm hưởng thọ phát sinh cái vui chơn thật, nên vào vô lượng 

tam-muội.   Lại,  thuyết  pháp  có  hai:   Một  là  miệng  thuyết  pháp;  hai  là  thân  hiện 

pháp.   Nay  muốn  lấy  thân  hiện  pháp  nên  vào  vô  lượng  tam-muội,  khiến  chúng 

sinh biết nhiếp tâm vào tuệ mà được trí như thật. 

Bồ-tát tam-muội là như đã nói trong nghĩa Bồ-tát trước kia. 

Hành Bát-nhã và sức phương tiện là như đã nói trong phẩm Phương tiện trước 

kia. 

Tát-đà-ba-luân trong bảy năm mà ba thứ ác giác quán không sinh, không nhiễm 

đắm vào ý vị.  Người ấy tuy chưa phá phiền não mà vì nhóm các pháp lành nên 

chế phục các phiền não không cho phát sinh, chỉ phát sinh một niệm:  Lúc nào 

Ðàm-vô-kiệt sẽ đi ra, ta sẽ theo nghe Bát-nhã. 

Qua bảy năm  rồi, nghi rằng: Ta sẻ trải tòa cho Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt  và quét rửa 

làm cho trang nghiêm. 

Hỏi:   Tát-đà-ba-luân  làm  thế  nào  biết  được  qua  bảy  năm  rồi  Ðàm-vô-kiệt  sẽ  đi 

ra? 

Ðáp:  Có người nói: Trước từng bảy năm triển chuyển nghe biết.  Có người nói: 

Ðàm-vô-kiệt  khi  mới  vào  tam-muội,  tự  nói  rằng:  Hạn  trong  bảy  năm.   Như  đức 

Phật Thích-ca-văn-ni bảo A-nan: Ta muốn vào thiền định một tháng, hai tháng. 

A-nan bảo lại với bốn chúng.  Tát-đà-ba-luân rất mến mộ Phật pháp, kính trọng 

Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt nên cúng dường, trang nghiêm chỗ thuyết pháp.  Hàng Bồ-tát 

xuất gia chỉ trang nghiêm tâm mình để đi đến pháp sư thọ pháp; hàng Bồ-tát tại 

gia thời trang nghiêm chỗ thuyết pháp, cúng dường hoa hương. 

*   Lại  nữa,  Tát-đà-ba-luân  trang  nghiêm  như  vậy  là  muốn  để  Ðàm-vô-kiệt  biết 

dấu hiệu mình ái mộ Pháp,  ham muốn Pháp, thâm tâm tin vui, nên hiện ra việc 

ấy; thế nên sinh tâm, cùng với 500 người con gái, thay nhau rưới quét, tự đem 

vàng bạc, châu báu trải lên trên tòa.  Tát-đà-ba-luân tuy tự mình có chăn, nệm 

đẹp đẽ, song vì tâm ái mộ Pháp thiết tha nên lấy áo trên thân mình đang mặt trải 

trên tòa, tìm nước rưới đất, bị ma che lấp nên không thể tìm được.  Trong kinh 

này tự nói nhân duyên:  Ma nghĩ rằng, nếu Tát-đà-ba-luân tìm nước không được 

thời tâm kia sẽ mềm yếu, chí nguyện không đầy đủ.  Lại để cho tự khinh khi thân 

mình  rằng,  vì  ta  phước  đức  mỏng  nên  muốn  cúng  dướng  Pháp  mà  tìm  nước 

không có được.  Do sự tự khinh nên ưu sầu che lấp tâm. 

Phước đức không tăng trưởng, trí tuệ không chiếu sáng là, vì các phiền não ưu 

sầu che tâm nên phước đức trí tuệ không thể chiếu sáng.  Thí như mặt trới bị 

chướng ngại nên ánh sáng không rõ ràng.  Ma biết tâm người đó lớn, không thể 

làm trở ngại, chỉ làm trở ngại chút ít, làm cho người ấy đình trệ. 

Bấy giờ Tát-đà-ba-luân tự cắt thân mình ra máu để rưới đất, muốn làm cho sạch 

bụi.  Máu thịt người tuy hôi, song vì chí tâm tìm nước không được, ý không phân 

biệt thơm thối, tốt xấu mà vì muốn sạch bụi nên không tiếc thân mạng. 

Lại, Tát-đà-ba-luân tâm sâu xa ưa đắm Bát-nhã ba-la-mật nên không yêu tiếc gì. 

Có người  nói: Có nhiều trời, rồng, quỷ, thần thường đi theo Tát-đà-ba-luân thủ 

hộ giúp đỡ, thế nên máu chảy ra biến thành nước thơm.  Như tiên nhân Sằn-đề 

lúc bị cắt  xẻ, máu biến thành sửa.  Lại,  vì thành tựu  vô lượng phước đức nên 

theo nguyện được thành. 

Hỏi:  Nếu phước đức thành tựu, theo nguyện liền được thành thời ma không thể 

che giấu nước? 

Ðáp:   Bồ-tát  ấy  mới  phát  tâm,  có  thể  thành  nguyện  nhỏ  mà  chưa  thể  trừ  ma. 

Trong  kinh  này,  Tát-đà-ba-luân  tự  nói  nhân  duyên  chảy  máu  rằng:  Ta  từ  vô  thỉ 

sinh tử lại đây, nhiều lần tan thân mà chưa từng vì Pháp. 

Hỏi:  Nếu Tát-đà-ba-luân  yêu  mến Pháp, cắt thân ra máu, nếu thân kia chết  đi 

thời còn ai nghe Pháp? 

Ðáp:  Việc ấy đã đáp như trong đoạn rạch xương, lấy tủy.  Lại, trong đây được 

chư thiên và đại Bồ-tát thủ hộ nên làm cho người kia không chết.  Lại, ác ma biết 

tâm người kia không thể phá hoại thời nước trở lại chảy ra. 

Tát-đà-ba-luân v.v... đều không có tâm khác là như người lúc đầu thực tập tâm 

từ,  muốn  vì  chúng  sinh  và  vì  Bát-nhã  ba-la-mật  nên  không  tiếc  thân  mạng. 

Nhưng đến khi có được dao bén cắt thân thời sợ đau đớn, sinh tâm hối hận, ấy 

gọi là tâm khác.   Bồ-tát ấy có sức tin lớn nên  muốn được quả báo Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, nên không kể cái khổ ấy.  Lại, vì tâm bi sâu xa, ái niệm 

chúng sinh, tuy chịu các khổ não mà không cho là khó.  Thí như mẹ hiền thương 

con,  tuy  vì  con  chịu  khổ  nhọc,  bất  tịnh  mà  không  cho  là  nhớp.   Lại  thấy  thật 

tướng các pháp rốt ráo không, nên biết thân này chỉ là hòa hợp, hư dối.  Vì phá 

cái  hư  dối  ấy  nên  khi  cắt  xẻ  thân,  không  làm  chướng  ngại  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác. 

Ma không được phá hoại dễ dàng là, như người có mụt thời chịu chất độc.  Bồ-

tát nếu có mụt tham dục ưu sầu, thời ma được dễ dàng phá hoại.  Vì lấy máu 

chảy  rưới  đất  mà  tâm  không  ưu  sầu  nên  ma  không  được  dễ  dàng  phá  hoại. 

Như tâm Tát-đà-ba-luân, tâm 500 người con gái cũng như vậy, kính trọng Tát-

đà-ba-luân nên thấy người cắt thân lẽ đáng có ưu não, song vì người ấy được 

thỏa nguyện nên không lấy làm buồn. 

Bấy  giờ  trời  Ðế-thích  thấy  việc  đó  rồi  tán  thán  chưa  từng  có.   Người  ấy  chưa 

được vô sinh nhẫn, các phiền não chưa dứt mà vì cúng dường Pháp nên không 

tiếc thân mạng, như người đã lìa dục, khi bị cắt xẻ thân mạng như cắt cây cỏ. 

Tâm ban đầu đã vậy thời tâm sau càng mạnh hơn. 

*  Lại nữa, chưa từng có là trong đây trời Ðế-thích tự nói nhân duyên rằng: Tát-

đà-ba-luân  ái  mộ  Pháp  đến  như  vậy,  lấy  dao  tự  cắt  mình.   Tâm  trời  Ðế-thích 

hoan hỉ rồi, khen rằng lành thay.  Khen người kia vì ái mộ Pháp, vui Pháp, tâm 

siêng tinh tấn  nên  đem  việc Phật  quá khứ làm  ví dụ, nói rằng: Chẳng phải chỉ 

ngày nay khổ nhọc, mà chư Phật quá khứ khi cầu Bát-nhã ba-la-mật cũng khổ 

nhọc  như  vậy.   Tát-đà-ba-luân  nghe  trời  Ðế-thích  an  ủi  tâm  mình  rồi,  như  lửa 

được mỡ thời càng thêm rực cháy, nghĩ rằng: Ta đã trải tòa, quét đất, sẽ ở chỗ 

nào ta tìm được danh hoa để trang nghiêm chỗ thuyết pháp? 

Hỏi:  Khi không thấy nước, cớ sao không nghĩ rằng sẽ ở đâu tìm được nước để 

rưới đất? 

Ðáp:  Tát-đà-ba-luân trước biết chỗ có nước mà tức khắc lại đều không có, nên 

biết  bị  ma  làm  trở  ngại.   Thế  nên,  tự  mình  lấy  thân  gồm  bốn  phần  đại,  cắt  lấy 

huyết là phần thủy đại để rưới đất.  Phần thủy đại trong thân tuy nhiều mà máu 

là thứ mạng sống, nên cắt lấy rưới đất.  Tự mình không có hoa, nên khi Ðàm-vô-

kiệt đi ra sắp đến, không thể đi tìm nơi xa, lại cần dùng nhiều để rải khắp trên 

đất.   Thế  nên  sinh  ý  nghĩ  muốn  có  được.   Trời  Ðế-thích  biết  ý  nghĩ  của  người 

kia,  liền  lấy  thứ  hoa  đẹp  nhất  trong  hoa  trời  Mạn-đà-la  đầy,  gồm  ba  ngàn  đấu 

đem cho, đủ để rải khắp.  Sở dĩ trời Ðế-thích không lấy hoa người đem cho là vì 

muốn  làm  cho  phát  tâm  hy  hữu.   Tát-đà-ba-luân  nhận  hoa  xong  chia  làm  hai 

phần:  Phần  tốt  giữ  lại  để  khi  thuyết  pháp  đem  rải,  còn  phần  khác  thời  rải  trên 

đất.  Theo pháp thông thường của nước ấy, lấy hoa rải trên đất để đi trên đó, thế 

là cúng dường. 

Bấy giờ Bồ-tát Ðàm-vô-kiệt như điều đã ước trước kia, đủ bảy năm xong từ tam-

muội  dậy,  cùng  với  vô  lượng  trăm  ngàn  chúng  cung  kính  vây  quanh,  đi  thẳng 

đến Pháp tòa, vì chúng nói Bát-nhã. 

Hỏi:  Nếu các Bồ-tát vào tam-muội vi diệu thời ai làm cho khởi dậy? 

Ðáp:  Hành giả lúc mới vào tự hẹn thời hạn, sau đó mới vào định.  Khi thời hạn 

đến, tâm kia tự nhiên từ tam-muội dậy.  Vì bi tâm nên sinh giác quán.  Có một 

Tỳ-kheo khi vào Diệt thọ tưởng định, tự mình hẹn thời hạn rằng, khi nghe tiếng 

kiền chùy sẽ khởi  định.  Khi đã vào định xong, lúc ấy phòng Tăng bị lửa cháy. 

Các Tỳ-kheo hoảng sợ, không đánh kiền chùy mà bỏ đi.  Bấy giờ qua mười hai 

năm rồi, đàn-việt lại họp chúng Tăng, muốn dựng lại căn phòng mới đánh kiền 

chùy.   Khi  nghe  tiếng  kiền  chùy  thời  Tỳ-kheo  từ  định  khởi  dậy,  lúc  ấy  thân  liền 

tan rã mà chết.  Những người đắc đạo về sau nói lại việc như vậy. 

*   Lại  nữa,  có  người  nói:  Thân  đại  Bồ-tát  là  thân  do  pháp  tính  sinh.   Như  chư 

Phật thường vào tam-muội, không có tâm thô tán loạn, vì sức thần thông nên có 

thể  thuyết  pháp  và  bay  đi  độ  thoát  chúng  sinh.   Vì  theo  pháp  thế  tục  nên  có 

tướng vào định, ra định.  Thế nên, tuy vào tam-muội vi diệu mà có thể ra trở lại, 

vì có tâm đại bi dẫn dắt; thí như chú thuật khiến cho rồng bay ra. 

Ðại chúng vây quanh là nội quyến thuộc cung kính rải hoa, đốt hương, theo sau 

mà đi ra, vì họ mà nói Bát-nhã ba-la-mật. 

Nói  Bát-nhã  ba-la-mật  là  nhân  theo  danh  từ,  ngôn  ngữ  thế  đế,  muốn  mở  bày 

tướng bất động của đệ nhất nghĩa đế cho chúng sinh.  Tát-đà-ba-luân thấy Ðàm-

vô-kiệt  liền  được  tâm  hoan  hỉ,  thanh  tịnh,  hỷ  lạc  chạy  khắp  mình,  như  Tỳ-kheo 

khi  vào  thiền  thứ  ba,  vì  sao?   Vì  chúng  sinh  nhiều  tham  muốn,  tuy  chẳng  phải 

tịnh diệu mà khi được còn hỷ lạc huống nữa là người đã được trông thấy thân 

trang nghiêm có công đức chơn thật! 

Tát-đà-ba-luân từ thân Phật giữa hư không nghe nói Ðàm-vô-kiệt liền sinh ước 

muốn  lớn,  được  các  tam-muội.   Thấy  chư  Phật  mười  phương,  lại  nghe  mười 

phương chư Phật nói nhân duyên đời trước: Chỉ có Ðàm-vô-kiệt có thể độ cho 

ông.   Nghe  như  vậy  rồi  tâm  người  ấy  tăng  ích,  khát  ngưỡng  muốn  trông  thấy, 

nên  giữa  đường  muốn  bán  thân  để  cúng  dường.   Nay  ở  trong  thành  Chúng 

Hương, bảy năm không ngồi không nằm là vì muốn trông thấy Ðàm-vô-kiệt; tâm 

khát ngưỡng như vậy mà dục lạc đến lâu thời như người bị nóng khát bức bách, 

dù  gặp  được  nước  đục,  nóng  vẫn  còn  hoan  hỉ,  huống  nữa  là  gặp  nước  ngon, 

trong,  mát?   Ðã  vì  lòng  khát  ngưỡng  lâu  ngày;  lại,  công  đức  của  Ðàm-vô-kiệt 

lớn, thế nên khi gặp được vui mừng. 

Hỏi:  Vui có bốn thứ, cớ gì đây chỉ nói cái vui ở thiền thứ ba mà không nói đến 

cái vui định của các bậc trên và cái vui giải thoát? 

Ðáp:  Vì chúng sinh cõi dục đối với ba thọ phần nhiều ham cái cảm thọ vui, nghe 

cái  vui Niết-bàn không có sở  hữu, thời tâm không  vui mừng.  Vì bốn thiền dứt 

khổ, lạc thọ, nên tâm cũng không vui; cái vui trong thiền thứ ba là cái vui cùng 

cực. 

Lại, có người nói: Tát-đà-ba-luân mới phát tâm, chưa vào được định thâm tế, vi 

diệu, nên thấy Ðàm-vô-kiệt liền phát sinh hoan hỉ, như vào thiền thứ ba.  Tát-đà-

ba-luân  tự  biết  mình  có  hoan  hỉ  lớn,  nên  tức  thời  bỏ  hỷ,  được  pháp  tính  thanh 

tịnh, sự an lạc chạy khắp mình, thế nên đem cái vui ở thiền thứ ba để ví dụ. 

(Hết cuốn 99 theo bản Hán) 

--o0o -- 



Cuốn 100  

KINH:   Bấy  giờ  Tát-đà-ba-luân  và  người  con  gái  của  vị  trưởng  giả  cùng  500 

người  hầu  gái  đi  đến  chỗ  Ðàm-vô-kiệt  rải  hoa  trời  Mạn-đà-la,  đầu  mặt  đảnh  lễ 

xong lui ngồi một bên.  Ðàm-vô-kiệt thấy các người ấy ngồi xong, bảo Tát-đà-ba-

luân rằng: Này thiện nam tử, hãy lắng nghe, khéo lãnh thọ, nay Ta sẽ vì ông nói 

tướng Bát-nhã ba-la-mật.  Này thiện nam tử, vì các pháp bình đẳng nên biết Bát-

nhã ba-la-mật cũng bình đẳng; vì các pháp lìa tướng nên biết Bát-nhã ba-la-mật 

cũng lìa tướng; vì các pháp bất động nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng bất động; 

vì các pháp không nhớ nghĩ nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng không nhớ nghĩ; vì 

các  pháp  không  sợ  nên  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  không  sợ;  vì  các  pháp  một  vị 

nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng một vị; vì các pháp vô biên nên biết Bát-nhã ba-

la-mật  cũng  vô  biên;  vì  các  pháp  vô  sinh  nên  biết  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  vô 

sinh; vì các pháp vô diệt nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng vô diệt; vì hư không vô 

biên nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng vô biên; vì nước biển lớn vô biên nên biết 

Bát-nhã ba-la-mật cũng vô biên; vì núi Tu-di trang nghiêm nên biết Bát-nhã ba-

la-mật cũng trang nghiêm; vì hư không không có phân biệt nên biết Bát-nhã ba-

la-mật cũng không có phân biệt; vì sắc vô biên nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng 

vô  biên;  vì  thọ,  tưởng,  hành,  thức  vô  biên  nên  biết  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  vô 

biên;  vì  địa  chủng  vô  biên  nên  biết  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  vô  biên;  vì  thủy 

chủng,  hỏa  chủng,  phong  chủng  vô  biên  nên  biết  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  vô 

biên; vì không giới vô biên nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng vô biên; vì như kim 

cang bình đẳng nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng bình đẳng; vì các pháp không 

có phân biệt  nên  biết Bát-nhã ba-la-mật cũng không có phân biệt;  vì  các  pháp 

tính không thể có được nên biết Bát-nhã ba-la-mật tính cũng không thể có được; 

vì các pháp không có sở hữu, bình đẳng; nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng không 

có sở hữu, bình đẳng; vì các pháp không làm nên biết Bát-nhã ba-la-mật cũng 

không  làm;  vì  các  pháp  không  thể  nghĩ  nghì  nên  biết  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng 

không thể nghĩ nghì. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân ngay nơi chỗ ngồi được các tam-muội, đó là tam-muội Các 

pháp  bình  đẳng,  tam-muội  Các  pháp  lìa  tướng,  tam-muội  Các  pháp  không  sợ, 

tam-muội  Các  pháp  một  vị,  tam-muội  Các  pháp  vô  biên,  tam-muội  Các  pháp 

không  sinh,  tam-muội  Các  pháp  không  diệt,  tam-muội  Hư  không  vô  biên,  tam-

muội  Nước  biển  lớn  vô  biên,  tam-muội  Núi  Tu-di  trang  nghiêm,  tam-muội  Hư 

không không có phân biệt, tam-muội Sắc vô biên, tam-muội Thọ, tưởng, hành, 

thức  vô  biên,  tam-muội  Ðịa  giới  vô  biên,  tam-muội  Thủy  giới,  hỏa  giới,  phong 

giới, không giới vô biên, tam-muội Như kim cang bình đẳng, tam-muội Các pháp 

không có phân biệt, tam-muội Các pháp không thể nghĩ bàn; như vậy thảy đều 

được trăm ngàn vạn ức môn tam-muội. 

Bấy giờ Phật bảo Tu-bồ-đề: Như Ta nay ở giữa ba ngàn đại thiên thế giới có các 

Tỳ-kheo Tăng  vây quanh,  với  tướng ấy, với  tướng mạo ấy,  với  danh tự ấy nói 

Bát-nhã  ba-la-mật.   Tát-đà-ba-luân  được  600  vạn  môn  tam-muội,  thấy  phương 

đông, tây, nam, bắc, bốn góc, trên, dưới.  Chư Phật trong thế giới đại thiên ba 

ngàn số như cát sông Hằng với các Tỳ-kheo cung kính vây quanh; do tướng như 

vậy; tướng mạo như vậy, danh từ như vậy, thuyết Bát-nhã ba-la-mật cũng như 

vậy.   Tát-đà-ba-luân  từ  đó  về  sau  trí  tuệ  nghe  nhiều  không  thể  nghĩ  bàn,  như 

nước biển lớn; thường không xa lìa Phật, thường sinh trong nước có Phật, cho 

đến trong mộng chưa từng lúc nào không thấy Phật.  Hết thảy các nạn đều dứt 

sạch,  theo  nguyện  vãng  sinh  ở  nước  có  Phật.   Này  Tu-bồ-đề,  nên  biết  nhân 

duyên của Bát-nhã ba-la-mật ấy có thể làm thành tựu hết thảy công đức của Bồ-

tát, được trí Nhất thiết chủng.  Vì thế, nên các Bồ-tát nếu muốn học sáu Ba-la-

mật hãy nên vào sâu trí tuệ chư Phật, muốn được trí Nhất thiết chủng hãy nên 

thọ trì Bát-nhã ba-la-mật, đọc tụng, nhớ nghĩ đúng, rộng vì người nói, cũng viết 

chép quyển kinh cúng dường, tôn trọng, tán thán, cúng hương hoa cho đến kỹ 

nhạc, vì sao?  Vì Bát-nhã ba-la-mật là mẹ của mười phương chư Phật quá khứ, 

vị lai, hiện tại; được mười phương chư Phật tôn trọng. 

LUẬN:  Ðàm-vô-kiệt đã đi ra đến pháp tòa, xem khắp không có ai hơn mình, bấy 

giờ mới ngồi.  Khi ấy Tát-đà-ba-luân biết đã ngồi chắc, đi đến đầu mặt đảnh lễ 

dưới chân rồi ngồi một bên. 

Ðảnh lễ có ba cách: Một là miệng lễ, hai là quỳ gối mà đầu không sát đất, ba là 

đầu sát đất; đó là sự lễ cao thượng.  Trong một thân người, đầu ở trên hết, chân 

ở dưới hết; đem đầu lễ chân là cung kính cùng tột. 

Ðàm-vô-kiệt thấy người kia đã ngồi xong, biết người từ xa đi đến không tiếc thân 

mạng, chịu mọi siêng khổ, chỉ vì muốn nghe Pháp.  Lúc mới  thấy nhau, vì mặt 

trời sắp lặn nên thời gian nghe Pháp ngắn.  Ðàm-vô-kiệt vì thấy mặt trời lặn nên 

đứng dậy đi vào cung; nay vì Pháp nên bảy năm khát ngưỡng không sinh tâm 

khác.  Khi Ðàm-vô-kiệt sắp đi ra, thời Tát-đà-ba-luân lấy máu rưới đất, biết người 

kia vì Pháp, không tiếc thân mạng, tâm kia không thoái chuyển, quyết định không 

nghi ngờ, có thể nhận sự giáo hóa, nên bảo rằng: Này thiện nam tử, hãy nhất 

tâm lắng nghe.  Ở trên nói nghi Phật từ đâu đến, đi về đâu đã dứt, nay chỉ muốn 

nghe Bát-nhã ba-la-mật sâu xa, nên nói cho tướng Bát-nhã ba-la-mật. 

Tướng  Bát-nhã  ba-la-mật  là  như  trước  đã  nói  trong  các  nghĩa:  Các  pháp  bình 

đẳng nên Bát-nhã ba-la-mật bình đẳng v.v... 

Hoặc có người nói: Vì sức Bát-nhã ba-la-mật nên quán các pháp đều bình đẳng, 

chứ chẳng phải tính các pháp bình đẳng.  Thế nên Ðàm-vô-kiệt nói: Vì các pháp 

bình đẳng nên Bát-nhã ba-la-mật bình đẳng, vì sao?  Vì nhân quả giống nhau. 

Lúc mới quán các pháp bình đẳng là nhân, khi tâm quyết định được Bát-nhã ba-

la-mật là quả. 

Hỏi:  Quán các pháp bình đẳng tức là Bát-nhã, Bát-nhã tức là bình đẳng, cớ gì 

phân biệt làm nhân, quả? 

Ðáp:  Bát-nhã và các pháp tuy một tướng, không hai không khác, song hành giả 

khi  quán  các  pháp  bình  đẳng  là  nhân,  quán  xong  gọi  là  quả.   Như  đạo  Tu-đà-

hoàn có đắc và hướng.  Lại như năm uẩn hữu lậu, khi ở trong tập gọi là nhân, 

khi ở trong quả gọi là quả.  Hết thảy pháp sắc v.v... bình đẳng tức là Bát-nhã ba-

la-mật bình đẳng. 

Hỏi:  Nên nói tướng Bát-nhã ba-la-mật, nay cớ gì nói bình đẳng?  Nhân không có 

bình  đẳng  nên  mới  có  bình  đẳng,  nhân  có  bình  đẳng  nên  mới  có  không  bình 

đẳng?   Ðối  với  Bát-nhã  cũng  chẳng  phải  một  tướng,  cũng  chẳng  phải  khác 

tướng, cớ gì ông muốn thủ lấy một tướng? 

Ðáp:  Bát-nhã rất sâu xa, vi diệu, không dùng phương tiện thuyết thời không ai 

hiểu được.  Thế nên, nếu phân biệt không có bình đẳng thời sinh ra phiền não. 

Ba độc tăng trưởng, đó là thân yêu, oán ghét, yêu thiện, ghét bất thiện.  Bồ-tát 

đối với hai thứ ấy quán hết thảy pháp đều bình đẳng, nơi chúng sinh quán oán 

thân, thương ghét đều bình đẳng, mở cửa phước đức, đóng các đường ác.  Trú 

trong pháp bình đẳng thời các ức tưởng phân biệt và tâm thủ tướng chấp trước 

đối với hết thảy pháp đều dứt trừ , chỉ thấy các pháp không; không tức là bình 

đẳng. 

Có người được các pháp bình đẳng không ấy, đi thẳng đến đạo Bồ-tát, đối với 

không, không còn hí luận.  Có người  tuy được pháp bình đẳng mà sinh hí luận, 

hoặc quán tất cả đều không.  Vì có lỗi như vậy, nên người ấy đối với bình đẳng 

tức không bình đẳng.  Thế nên trong đây vì chơn bình đẳng nên nói Bát-nhã ba-

la-mật  bình  đẳng,  chẳng  phải  là  hí  luận.   Lìa  hai  bên  bình  đẳng  và  không  bình 

đẳng là tướng Bát-nhã ba-la-mật. 

Hỏi:  Bình đẳng là đối với tướng Bát-nhã đã đầy đủ, cớ gì còn nói lìa tướng, vô 

biên v.v... là tướng Bát-nhã? 

Ðáp:  Trong kinh chỉ nói các pháp bình đẳng nên Bát-nhã bình đẳng.  Hành giả 

thủ lấy tướng bình đẳng ấy mà sinh tâm chấp trước, nên nói tướng Bát-nhã bình 

đẳng, tự tính xa lìa, vì sắc pháp v.v... tự tính xa lìa.  Nghĩa xa lìa như trong phẩm 

Tướng, Vô tướng đã nói.  Ðược các pháp bình đẳng này, lại đối với bình đẳng 

lìa tướng, an trú trong không; trú trong không thời bất động, hí luận không làm 

lay  động,  núi  phiền  não  không  làm  lay  động  được,  kiếp  vô  thường  không  lay 

động được, vì sao?  Vì được thật tướng của hết thảy pháp.  Bồ-tát trú trong hai 

không ấy được Bát-nhã bất động; ấy là rốt ráo.  Nếu có khởi lên nhớ nghĩ tức là 

chỗ có tướng chấp trước, nên nói các pháp không có nhớ nghĩ.  Nên biết Bát-

nhã ba-la-mật cũng không có nhớ nghĩ. 

Tướng không động là Bát-nhã, vì Bát-nhã ba-la-mật tướng diệt.  Nếu không nhớ 

nghĩ  Bát-nhã  ấy  thời  hoặc  bị  mê  muội,  không  có  chỗ  xu  hướng.   Người  có  hí 

luận ở giữa đại chúng thời hay sinh sợ hãi.  Hoặc vì đối Niết-bàn không hiểu rõ 

nên  cũng  sinh  sợ  hãi,  thế  nên  nói  tướng  không  sợ  hãi  là  Bát-nhã  ba-la-mật. 

Người ấy tuy không quyết định chấp thủ tướng các pháp mà vào sâu pháp tính, 

nên ở giữa đại chúng nếu có người luận nạn về các tướng thời tâm không sợ 

hãi, vì đối với các pháp được vô tướng. 

Lại, khi vào vô sinh pháp nhẫn, biết hết thảy pháp không thể có được, nơi trong 

ấy cũng không sợ hãi, vì sao?  Vì Bồ-tát khéo thông đạt hết thảy pháp. 

*  Lại nữa, hết thảy pháp một tướng nghĩa là tính không.  Thế nên Bát-nhã ba-la-

mật tùy theo hết thảy pháp, nên cũng một vị tính không. 

Hỏi:  Trên đã nói các pháp bình đẳng, nay cớ gì còn nói một vị? 

Ðáp:   Không,  hoặc  có  khi  có  vị,  hoặc  có  khi  không  có  vị.   Nếu  hành  giả  vì  các 

kiến  chấp  thủ  tướng  phân  biệt  mà  trù  lượng  tốt  xấu;  bấy  giờ  được  bình  đẳng 

không tâm đối với các pháp, thời rất hoan hỉ, nên gọi là ý.  Như người bị nóng 

khát bức bách, gặp được nước trong mát cho vị ấy không gì sánh bằng, tùy thời 

sử dụng nên gọi là vị.  Chơn thật rốt ráo không, thời không có vị hay không vị. 

*  Lại nữa, một vị là Bồ-tát khi hành Bát-nhã, đối với sở quán, sở duyên đều là 

một vị, vì sức trí biết về tính không rất lớn, nên các pháp khác đều đi theo mà 

không.  Thí như nấu đường phèn, khi sắp chín, tuy có vật khác hợp vào đều biến 

thành đường phèn. 

Lại như biển lớn trăm sông chảy về đều thành một vị, đó là vị rốt ráo không.  Các 

pháp sắc v.v... cũng như vậy, ở trung tâm phàm phu mỗi mỗi sai khác mà vào 

trong  Bát-nhã  thời  đều  thành  một  vị.   Bên  cạnh  danh  và  tướng  hoặc  có  hoặc 

không,  nếu  thật  quán  các  pháp  sắc  v.v...  chẳng  phải  có  chẳng  không  nên  vô 

tướng, vô tướng tức là vô biên; quán như vậy tức là Bát-nhã ba-la-mật vô biên. 

*  Lại nữa, có người nói: Biên có hai, là bên thường và bên đoạn; bên thế gian 

và bên Niết-bàn.  Bên Niết-bàn, bên ác, bên lành v.v... trong đây không có các 

bên như vậy nên gọi là Bát-nhã ba-la-mật vô biên. 

*   Lại  nữa,  có  người  nói:  Biên  là  đời  trước,  đời  sau.   Thế  gian  vô  thỉ  cho  nên 

không có đời trước; vào Vô dư Niết-bàn nên có đời trước, không sinh ra trở lại 

cho nên không có đời sau.  Phân biệt các biên như vậy, đắm trước thế gian nên 

sợ Niết-bàn.  Thế nên trong Bát-nhã ba-la-mật không  có các biên ấy, chỉ  nghe 

nói thật tướng các pháp không vào, không ra. 

Hỏi:   Các  pháp  bình  đẳng,  các  pháp  tự  tính  lìa  đều  là  vô  biên,  cớ  gì  còn  nói 

riêng? 

Ðáp:   Có  người  biết  các  pháp  bình  đẳng,  biết  các  pháp  tự  tính  lìa,  thời  không 

cần  nói.   Nếu  có  người  chấp  thủ  tướng,  vì  đắm  trước  một  vị  ấy  nên  nói  là  vô 

biên.  Ðàm-vô-kiệt không phải chỉ  vì Tát-đà-ba-luân mà thuyết pháp, Tát-đà-ba-

luân cũng không chỉ tự vì mình nên hỏi, mà chỉ vì chúng sinh có nhiều tâm tính, 

nhiều  hành  động  nên  đối  với  tướng  Bát-nhã  ba-la-mật  lược  nói  các  tướng. 

Không sinh, không diệt như trước đã nói ở đoạn dùng các nhân duyên phá sinh 

diệt.  Hư không vô biên như đã nói trong ví dụ hư không trong pháp Ðại thừa. 

Nước  biển lớn  vô biên, Tu-di trang nghiêm  vì trước  chưa nói nên nay sẽ lược 

nói. 

Hỏi:  Hư không vô biên vì là pháp thường, không tìm được biên giới nó, có thể 

nói vô biên, còn nước biển lớn ở trong bốn châu thiên hạ, bao quanh núi Tu-di 

có số lượng do tuần, có người vượt qua được, cớ sao nói vô biên? 

Ðáp:   Vô  biên  có  hai:  Một  là  thật  vô  biên;  hai  là  người  ta  không  thể  đếm  được 

nên vô biên.  Biển cũng có hai phần: Phần có thể qua được và phần bao quanh 

núi  Tu-di  ở  giữa  chín  núi  báu  rộng  84.000  do  tuần.   Người  thế  gian  không  biết 

được  biên  giới  nó  nên  nói  là  vô  biên.   Như  biển  nhỏ,  sức  thuyền  có  thể  qua 

được, nước biển lớn sức thuyền không thể qua được.  Như phàm phu ngoại đạo 

có thể có chiếc thuyền thiền định vượt qua biển Dục giới, Sắc giới, còn Vô sắc 

giới  như  biển  lớn  sâu  rộng,  không  thể  vượt  qua  được,  vì  không  thể  phá  tâm 

ngã.  Các bậc hiền thánh có đôi cánh trí tuệ và thiền định, phá tướng tà đối với 

các pháp, được thật tướng nên có thể qua được.  Thế nên mà nói ví dụ như biển 

lớn. 

Hỏi:  Núi Tu-di một màu sắc, vì sao nói trang nghiêm? 

Ðáp:  Sách ngoài nói núi Tu-di một màu sắc, thuần là vàng ròng.  Luận Lục-túc 

Tỳ-bà-sa nói: Bốn phía núi Tu-di đều do một thứ báu thành, hoặc vàng, bạc, pha 

lê, lưu ly trang nghiêm, chim đến đậu phía nào cũng đều đồng một màu sắc ấy. 

Anh  em  của  Long  vương  như  Nan-đà-bà-nan-đà  đem  thân  nhiễu  quanh  bảy 

vòng.  Trên đỉnh núi có cung trời Ba mươi ba, thành kia bảy lớp gọi là Hỷ kiến. 

Có 999 cửa, bên mỗi mỗi cửa đều có 16 vị thần đại lực áo xanh thủ hộ.  Chỗ cao 

trong thành dựng điện gọi là điện Tối thắng.  Bốn phía có bốn vườn lớn, bốn vua 

trời ở bốn phía, có núi gọi là Du-càn-đà, mỗi núi cao 42.000 do tuần, mỗi Thiên 

vương trị vì trên đó.  Nước trong bốn biển lớn có cung điện của A-tu-la và Long 

vương.  Chín núi báu Du-càn-đà v.v... có mặt trời, mặt trăng, năm tinh, 28 tú và 

các sao khác vây quanh trang nghiêm.  Các thứ trang sức dùng để trang nghiêm 

như vậy trông không biết chán; Bát-nhã ba-la-mật cũng như vậy.  Quả báo của 

sáu Bát-nhã ba-la-mật là được làm Chuyển luân vương, Phạm vương, Ðế-thích, 

trời  Tịnh  cư,  trời  Ðại  tự  tại.   Quả  báo  như  vậy  do  khi  hành  Bát-nhã  ba-la-mật 

chưa đầy đủ nên hưởng được quả báo trang nghiêm ấy.  Khi Bát-nhã ba-la-mật 

đầy đủ thời được quả Tu-đà-hoàn cho đến quả A-la-hán, đạo Bích-chi Phật, địa 

vị Bồ-tát bất thoái chuyển và đạo quả chư Phật trang nghiêm.  Như phía trên và 

dưới núi Tu-di đều trang nghiêm, Bát-nhã ba-la-mật trang nghiêm cũng như vậy. 

Khi chưa đầy đủ thời sự trang nghiêm của chư thiên là bậc nhất, khi đầy đủ rồi 

thời có các đạo quả trang nghiêm.  Như núi Tu-di khi kiếp bắt đầu thành lập, bốn 

phía có gió lớn thổi thời chất vị tinh túy của đất nhóm lại làm Tu-di, lại có gió thổi 

làm  cho  cứng  thành  báu;  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  như  vậy.   Ðối  với  hết  thảy 

pháp  lành là  cứng,  chắc thật  bậc nhất,  hòa hợp bền  chắc bằng Bát-nhã.   Như 

núi Tu-di bốn phía gió lớn thổi sóng nước biển lớn, không thể làm lay động; Bát-

nhã ba-la-mật cũng như vậy, các ngoại đạo tà kiến hí luận và các ma dân không 

thể làm lay động.  Như đỉnh núi Tu-di có vườn bốn phía, chư thiên đi đến hưởng 

thọ các thứ vui; Bát-nhã ba-la-mật cũng như vậy.  Hành giả lên được đỉnh Bát-

nhã, đi đến trong vườn bốn thiền định hưởng các thứ vui. 

*  Lại nữa, có người nói: Núi Tu-di chim đến đều đồng một màu với núi, Bát-nhã 

ba-la-mật cũng như vậy, các pháp vào trong Bát-nhã đều đồng một tướng, đó là 

vô tướng. 

Như hư không không có phân biệt, là hư không không có phân biệt trong ngoài, 

xa gần, dài ngắn, sạch, không sạch; Bát-nhã ba-la-mật cũng như vậy.  Các pháp 

vào trong Bát-nhã cũng không có phân biệt trong ngoài, lành, chẳng lành. 

Như năm uẩn vô biên là, năm uẩn thường biến khắp thế gian; Bát-nhã ba-la-mật 

cũng như vậy, không xa lìa năm uẩn.  Thật tướng năm uẩn tức là Bát-nhã ba-la-

mật. 

*  Lại nữa, như sắc pháp  v.v... phân tích, chia rẽ cho đến  vi trần thời không có 

phương  hướng  nên  không  có  ranh  giới.   Pháp  vô  sắc  vì  không  có  hình  nên 

không có đây kia, không có đây kia nên không có ranh giới; Bát-nhã ba-la-mật 

cũng  như  vậy,  đối  với  hết  thảy  pháp  phân  biệt  sắc  cho  đến  vi  trần,  phân  biệt 

pháp vô sắc cho đến trong một niệm không thấy chắc chắn có thường, lạc, ngã, 

tịnh.  Thế nên nói sắc vô biên nên Bát-nhã vô biên, cho đến hư không sáu chủng 

cũng như vậy. 

Như  Kim  cương  là,  chư  Thiên  vương  Cầm  kim  cương,  không  ghét  không 

thương, tùy chỗ sử dụng mà không có việc gì không đánh nát.  Tâm trước khi 

được Nhất thiết trí của chư Phật, tam-muội trong tâm ấy có thể dứt hết thảy kiết 

sử phiền não điên đảo và tập khí nên gọi là như Kim cương.  Như trí tuệ tương 

ưng  với  tam-muội  Kim  cương  mà  quán  hết  thảy  pháp  đều  bình  đẳng,  Bát-nhã 

ba-la-mật quán hết thảy pháp bình đẳng cũng như vậy, vì sao?  Vì Bát-nhã trước 

quán các pháp bình đẳng vậy sau mới được tam-muội ấy. 

Các pháp không có phân biệt là, người phàm phu thế gian vì sức phiền não nên 

phân biệt các pháp, được thật tướng các pháp thời đều phá hoại đổi khác.  Thế 

nên  thánh  nhân  được  Bát-nhã  ba-la-mật  không  theo  ức  tưởng  phân  biệt  các 

pháp  mà  vào  trong  tam-muội  Không,  Vô  tướng,  Vô  tác;  nếu  khi  các  pháp  đổi 

khác thời không ưu sầu, vì từ trước lại đây không phân biệt thủ tướng các pháp. 

Các pháp tính không thể có được là, hết thảy pháp đều do nhân duyên hòa hợp 

sinh, không có cái gì không  do nhân duyên hoặc ít nhân duyên mà sinh khởi. 

Nếu từ nhân duyên sinh thời không có tự tính.  Tự tính là sự thật quyết định vốn 

có.  Nếu tính từ nhân duyên hòa hợp sinh, nên biết khi chưa hòa hợp thời không 

có.  Nếu trước không có nay từ nhân duyên hòa hợp có thời biết không có tính. 

Nếu từ nhân duyên hòa hợp sinh tính thời tính ấy tức là pháp tạo tác.  Tính gọi là 

không đợi nhau, không nhân nhau, thường phải riêng có, độc lập.  Pháp hữu vi 

như vậy thời không có.  Thế nên nói hết thảy pháp tính không thể có được; tính 

Bát-nhã ba-la-mật cũng như vậy. 

Vì các pháp không có sở hữu là, các pháp tính không thể có được, các duyên 

cũng không thể có được.  Các duyên cũng không thể có được nên đều là không 

có sở hữu.  Vào trong không có sở hữu, thời đều bình đẳng, vì sao?  Vì có nên 

có  phân  biệt;  vì  không  nên  không  có  phân  biệt.   Như  hương  cỏ,  hương  chiên 

đàn, khi đốt lên thời có phân biệt, khi diệt mất thời không có phân biệt. 

Các pháp không làm là, vì chúng sinh không, pháp không thời đều không làm. 

Chúng sinh làm là, làm mười việc lành và mười việc chẳng lành v.v... 

Pháp làm là, lửa cháy, nước chảy, gió động, thức hay nhận thức, tri hay biết các 

pháp như vậy, mỗi mỗi tự có sức riêng.  Không có chúng sinh cho đến không có 

kẻ  biết  kẻ  thấy;  không  có  sắc  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng  đều  như  trước  đã 

phá. 

Phá chúng sinh cho nên không có kẻ làm là, phá pháp nên không có làm, chỉ vì 

người phàm phu bị điên đảo che lấp nên nói có làm. 

Các pháp không thể nghĩ nghì là, hết thảy pháp không có được tướng quyết định 

hoặc  thường  hoặc  vô  thường,  hoặc  khổ  hoặc  vui,  hoặc  thật  hoặc  không,  hoặc 

ngã hoặc vô ngã, hoặc sinh diệt hoặc không sinh diệt, hoặc tịch diệt hoặc không 

tịch  diệt,  hoặc  lìa  hoặc  chẳng  lìa,  hoặc  có  hoặc  không  có;  các  môn  phân  biệt 

cũng như vậy, không thể nghĩ nghì, vì sao?  Vì các pháp ấy đều từ trong tâm ức 

tưởng phân biệt sinh, không thể có quyết định.  Thật tính của hết thảy pháp đều 

vượt  qua  danh  tự  ngôn  ngữ  của  tâm  tâm  số  pháp.   Như  phẩm  trước  nói:  Hết 

thảy  pháp  bình  đẳng,  hết  thảy  hiền  thánh  không  thể  hành,  không  thể  đến,  thế 

nên không thể nghĩ nghì; Bát-nhã ba-la-mật cũng như vậy, vì quán pháp ấy nên 

phát sinh. 

Khi ấy Tát-đà-ba-luân liền từ chỗ ngồi được các tam-muội. 

Hỏi:   Tát-đà-ba-luân  trước  đã  biết  các  pháp  tướng  không,  nay  chịu  mọi  siêng 

khổ, đứng luôn bảy năm để thấy Ðàm-vô-kiệt được lợi ích gì? 

Ðáp:  Tát-đà-ba-luân trước thấy chư Phật được các tam-muội, vì quý trọng Bát-

nhã ba-la-mật nên sinh ra trước tướng.  Nay Ðàm-vô-kiệt qua bảy năm từ định 

khởi dậy nói Bát-nhã để phá tâm chấp trước tướng kia.  Hết thảy pháp tính tự 

không, chẳng phải Bát-nhã ba-la-mật làm cho nó không.  Vì thế nên nói, vì các 

pháp  bình  đẳng  nên  Bát-nhã  ba-la-mật  bình  đẳng,  vì  các  pháp  lìa  tướng,  cho 

đến các pháp không thể nghĩ nghì nên Bát-nhã ba-la-mật không thể nghĩ nghì. 

Không thể khinh hèn các pháp khác mà quý trọng Bát-nhã, vì sao?  Vì không để 

cho  nhân  Bát-nhã  lại  sinh  chấp  trước  cấu  uế.   Bát-nhã  ba-la-mật  tuy  rốt  ráo 

thanh tịnh, có nhiều lợi ích lại không thể thủ tướng mà sinh tâm chấp trước, như 

vàng  cháy  nóng  tuy  đẹp  mà  không  thể  lấy  tay  nắm.   Tát-đà-ba-luân  được  sự 

giáo hóa ấy, dứt tâm chấp trước đối với Bát-nhã, liền được các tam-muội.  Giải 

nói mỗi mỗi câu, đối với tâm tán loạn chỉ có trí tuệ chứ không gọi là tam-muội, 

nay theo thầy nghe rồi nhất tâm suy nghĩ gọi là tam-muội.  Nhiếp tâm không tán 

loạn,  trí  tuệ  biến  thành  tam-muội.   Như  đèn  giữa  gió  không  thể  chiếu  sáng,  ở 

trong nhà  yên lặng  đóng cửa, ánh sáng chiếu khắp.  Trước đã vì tâm dục giới 

tán loạn nên sức trí tuệ chưa thành tựu; nay trong khi nhiếp tâm nghe được các 

pháp đều gọi là tam-muội, có thể phá trừ phiền não và ma dân.  Như nước khi 

gió  lạnh  chưa  đến,  chưa  đóng  thành  băng  thời  không  có  tác  dụng  cứng,  nếu 

đóng thành băng thời có thể đi lên trên được.  Ðược sáu trăm vạn môn tam-muội 

như vậy, Tát-đà-ba-luân được nghe Ðàm-vô-kiệt thuyết pháp, đối với các pháp 

được trí tuệ sáng suốt lớn;  nghĩa là  được môn  thật  tướng của các  pháp.  Các 

pháp  bình đẳng, bình đẳng là trí  tuệ.  Vào trong tâm thiền định của Tát-đà-ba-

luân biến thành tam-muội. 

Nay muốn nói tam-muội, trí tuệ, quả báo đời này đời sau. 

Bấy giờ Phật bảo Tu-bồ-đề, như nay ta ở giữa chúng thuyết Bát-nhã, vì tướng 

ấy, vì tướng mạo ấy, vì danh dự ấy nói Bát-nhã ba-la-mật.  Tát-đà-ba-luân theo 

Ðàm-vô-kiệt  được  tam-muội,  ở  trong  tam-muội  thấy  mười  phương  Phật  ở  giữa 

đại  chúng  nói  Bát-nhã  cũng  như  vậy.   Này  Tu-bồ-đề,  Tát-đà-ba-luân  từ  đây  về 

sau rất ưa vui pháp nên chứa nhóm nhiều kinh, nghe nhiều, đọc tụng rộng rãi; 

như A-nan, Phật dạy điều gì đều có thể nhớ giữ.  Tát-đà-ba-luân, có trí tuệ đa 

văn không thể nghĩ nghì, như nước biển lớn, ngay trong đời ấy thường không lìa 

Phật.  Như vậy gọi là quả báo đời nay.  Xả bỏ thân, thường sinh trong nước có 

Phật, khéo tu hành tam-muội Niệm Phật, nên cho đến trong mộng, ngay từ đầu 

không rời sự thấy Phật.  Các nạn địa ngục v.v... đều đã dứt hết vĩnh viễn, tùy ý 

vãng sinh vào cõi nước của chư Phật.  Vì người kia sâu vào Bát-nhã ba-la-mật, 

chứa nhóm vô lượng công đức nên không theo nghiệp thọ sinh.  Tát-đà-ba-luân 

từ  một  cõi  Phật  đến  một  cõi  Phật  cúng  dường  chư  Phật,  độ  thoát  chúng  sinh, 

nhóm vô lượng công đức; thí như vị trưởng giả hào quý, từ một chúng hội đến 

một chúng hội, cho đến nay ở chỗ Phật Ðại Lôi AÂm tịnh tu phạm hạnh.  Nếu có 

người muốn cầu Bát-nhã ba-la-mật hãy nên như Tát-đà-ba-luân, kiên định nhất 

tâm, không thể khuynh động.  Thế nên nên biết, nhân duyên của Bát-nhã ba-la-

mật có thể thành tựu được hết thảy công đức.  Các Bồ-tát được Bát-nhã, các tội 

cấu khi xuất gia như tà nghi, hí luận thảy đều trừ diệt, được tâm thanh tịnh; tâm 

thanh tịnh nên được hết thảy công đức. 

Ðược trí Nhất thiết chủng là, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Sáu Bát-nhã ba-la-mật là, từ sơ địa cho đến thất địa, được vô sinh pháp nhẫn; 

bát địa, cữu địa, thập địa là vào sâu trí tuệ Phật, được trí Nhất thiết chủng, thành 

Phật. 

Ðối với hết thảy pháp được tự tại là, đều có thể thọ trì cho đến dùng hoa hương, 

kỹ nhạc cúng dường. 

Tu-bồ-đề  vì  thường  ưa  hạnh  Không  nên  Phật  cùng  Tu-bồ-đề  nói  Bát-nhã.   Lại, 

Tu-bồ-đề  được  tam-muội  Vô  tránh  nên  Phật  không  thể  phó  chúc.   A-nan  được 

Ðà-la-ni Văn trì, lại thường gần gũi Phật, nên được Phật phó chúc rộng rãi. 



Phẩm 90 

Giải Thích: Phẩm Chúc Lụy Thứ 90  

KINH:  Bấy giờ Phật bảo A-nan: Ý ông nghĩ sao, Phật là đại sư của ông chăng? 

Ông là đệ tử của Phật chăng? 

A-nan thưa: Bạch đức Thế Tôn, Phật là đại sư của con.  Tu-già-đà là đại sư của 

con, con là đệ tử của Phật. 

Phật dạy:  Như vậy, như vậy, Ta là đại sư của ông, ông là đệ tử của Ta.  Như 

những việc đệ tử cần làm ông đã làm xong.  Này A-nan, ông dùng nghiệp từ của 

thân, nghiệp từ của miệng, nghiệp từ của ý mà cúng dường cung cấp cho Như 

Lai, thường làm đúng ý Như Lai, không có trái lỗi.  Này A-nan, thân Như Lai hiện 

tại ông yêu kính cúng dường cung cấp, tâm ông thường thanh tịnh, sau khi Như 

Lai diệt độ, hết thảy sự ái kính cúng dường cung cấp nên ái kính cúng dường 

Bát-nhã  ba-la-mật.   Cho  đến  lần  thứ  hai,  thứ  ba  Như  Lai  lấy  Bát-nhã  ba-la-mật 

phó chúc cho ông.  Này A-nan, ông chớ quên mất, chớ là người tối hậu làm dứt 

giống Phật.  Này A-nan, tùy theo bao nhiêu lâu Bát-nhã ba-la-mật trú ở đời, nên 

biết bấy nhiêu lâu có Phật trú ở đời thuyết pháp.  Này A-nan, nếu có người chép 

Bát-nhã ba-la-mật, thọ trì, đọc tụng, nhớ nghĩ đúng, rộng vì người nói, nên cung 

kính, tôn trọng tán thán, hoa hương phan lọng, áo báu, đèn đuốc mỗi mỗi cúng 

dường  người  ấy,  nên  biết  người  ấy  không  lìa  thấy  Phật,  không  lìa  nghe  pháp, 

thường gần gũi Phật. 

Phật nói Bát-nhã ba-la-mật xong, các Bồ-tát Di-lặc v.v... và Huệ mạng Tu-bồ-đề, 

Xá-lợi-phất, Ðại Mục-kiền-liên, Ma-ha Ca-Diếp, Phú-lâu-na Di-đa-la-ni-tử, Ma-ha 

Câu-hy-la, Ma-ha Ca-chiên-diên, A-nan v.v... cùng hết thảy đại chúng và hết thảy 

thế gian trời, người, Càn-thát-bà, A-tu-la nghe Phật thuyết đều rất hoan hỉ v.v... 

LUẬN.  Hỏi:  Phật đã dứt tâm ưa đắm pháp, cho đến trí Nhất thiết chủng, Niết-

bàn,  còn  không  chấp  trước,  không  thủ  tướng,  cớ  sao  nay  dùng  mỗi  mỗi  nhân 

duyên phó chúc pháp ấy, in tuồng như ưa đắm pháp? 

Ðáp:  Chư Phật có tâm đại từ bi, từ khi mới phát tâm lại đây cho đến khi vào cửa 

Niết-bàn,  thường  không  rời  bỏ,  ở  giữa  đôi  cây  Ta-la  dùng  sức  tam-muội  Kim-

cang vì chúng sinh mà làm nát thân như mè, gạo để lại làm lợi ích, huống gì kinh 

pháp có nhiều lợi ích mà không phó chúc? 

Lại, A-nan là người chưa lìa dục, chưa biết hết uy lực quả báo của Bát-nhã ba-

la-mật  có  nhiều  lợi  ích,  vì  thế  ân  cần  phó  chúc  rằng:  Ông  nên  khéo  gìn  giữ, 

không để quên mất.  Vì vậy nên Phật tuy đối với hết thảy pháp không có thương 

ghét, tướng thường tịch diệt mà phó chúc Bát-nhã ấy. 

Hỏi:  A-nan là người Thanh văn, cớ gì Phật đem Bát-nhã ba-la-mật phó chúc mà 

không phó chúc cho các đại Bồ-tát như Di-lặc v.v...? 

Ðáp:  Có người nói: A-nan thường hầu hai bên Phật, cúng dường sự cần dùng, 

được Ðà-la-ni Văn trì.  Nghe rồi nhớ giữ, một lần nghe nhớ mãi không quên.  Ðã 

là  em  chú  bác   của  Phật,  lại  có  nhiều  bè  bạn  tiếng  tăm  rộng  khắp,  bốn  chúng 

nương nhờ, là vị thầy thứ ba theo Phật chuyển bánh xe pháp.  Phật biết Xá-lợi-

phất thọ mạng ngắn ngủi, diệt độ sớm nên không phó chúc. 

Lại,  A-nan  là  thầy  của  500  A-la-hán  có  đủ  sáu  thần  thông,  ba  minh,  cọng  giải 

thoát.  A-nan đã có nhiều lợi ích như vậy, nên phó chúc.  Các đại Bồ-tát như Di-

lặc v.v... sau khi Phật diệt độ mỗi mỗi phân tán, theo quốc độ thích ứng hóa độ 

chúng sinh.  Di-lặc trở lại trên trời Ðâu-suất; Tỳ-ma-la-cật, Văn-thù-sư-lợi cũng đi 

đến chỗ chúng sinh thích ứng để hóa độ.  Phật lại do vì các vị Bồ-tát có sức hiểu 

sâu Bát-nhã ba-la-mật nên không cần phải nhọc nhằn phó chúc.  A-nan là người 

Thanh văn, theo pháp Tiểu thừa, thế nên Phật ân cần phó chúc. 

Hỏi:  Nếu như vậy, thời kinh Pháp Hoa và các kinh Phương Ðẳng khác cớ sao 

lại phó chúc cho các Bồ-tát Hỷ Vương v.v...? 

Ðáp:   Có  người  nói:  Khi  ấy  Phật  thuyết  pháp  sâu  xa  khó  tin,  người  Thanh  văn 

không ở tại đó.  Lại như Phật thuyết kinh Giải thoát không thể nghĩ nghì, 500 A-

la-hán ở bên Phật mà không nghe được; hoặc có khi nghe được mà không thể 

ứng dụng; thế nên phó chúc cho các Bồ-tát. 

Hỏi:  Lại có pháp gì sâu xa hơn Bát-nhã mà đem Bát-nhã phó chúc cho A-nan, 

còn các kinh khác phó chúc cho Bồ-tát? 

Ðáp:  Bát-nhã chẳng phải là pháp bí mật; mà các kinh Pháp Hoa v.v... nói A-la-

hán được thọ ký, chắc chắn làm Phật, đại Bồ-tát vẫn có thể thọ trì, ứng dụng; thí 

như thầy thuốc giỏi có thể dùng chất độc làm thuốc. 

*  Lại nữa, như trước nói:  Bát-nhã có hai, một là Bát-nhã nói chung cho Thanh 

văn  nghe,  hai  là  chỉ  nói  cho  mười  phương  đại  Bồ-tát  trú  trong  thập  địa  nghe, 

chẳng phải cửu địa nghe, huống nữa là Bồ-tát mới phát tâm!  Lại có kinh Bồ-tát 

cửu  địa  nghe  được  cho  đến  sơ  địa  nghe  được,  mỗi  mỗi  không  đồng  nhau. 

Tướng chung của Bát-nhã ba-la-mật là  một mà sâu cạn có  khác, thế nên đem 

phó chúc cho A-nan, không lỗi. 

Hỏi:  Trước đây thấy trong phẩm A-sơ Phật đã phó chúc, nay còn phó chúc, vậy 

có gì sai khác? 

Ðáp:  Ðạo Bồ-tát có hai: Một là đạo Bát-nhã ba-la-mật, hai là đạo phương tiện. 

Trước phó chúc là nói thể tướng Bát-nhã ba-la-mật xong, nay là nói khiến cho 

chúng sinh được phương tiện Bát-nhã ấy xong mà phó chúc; vì thế nên sau khi 

thấy  Phật  A-súc,  tiếp  nói  phẩm  AÂu-hòa.   Trong  Bát-nhã  ba-la-mật  tuy  có 

phương tiện, phương tiện tuy có Bát-nhã, mà tùy theo sự thọ dụng nhiều nên gọi 

tên.  Bát-nhã và phương tiện, bản thể là một, vì chỗ dùng hơi khác cho nên nói 

riêng.  Thí như thợ vàng vì phương tiện khéo léo nên lấy vàng làm các vật khác 

nhau, tuy đều là vàng mà tên gọi có mỗi mỗi khác.  Bồ-tát được thật tướng Bát-

nhã ba-la-mật ấy, nghĩa là hết thảy pháp tính không, tướng tịch diệt, không có sở 

hữu, tức là muốn diệt độ.  Vì sức phương tiện nên không thủ chứng Niết-bàn. 

Khi ấy nghĩ rằng, hết thảy pháp tính không, Niết-bàn cũng không.  Ta nay đối với 

công  đức  Bồ-tát  chưa  đầy  đủ  nên  không  nên  thủ  chứng;  khi  công  đức  đầy  đủ 

mới có thể thủ chứng.  Khi ấy Bồ-tát dùng sức phương tiện vượt qua địa vị Nhị 

thừa mà vào Bồ-tát vị.  Trú trong Bồ-tát vị biết pháp sâu xa vi diệu không có văn 

tự mà dẫn đường cho chúng sinh; ấy gọi là phương tiện. 

*  Lại nữa, có phương tiện là Bồ-tát biết hết thảy pháp rốt ráo tính không, không 

có sở hữu mà có thể trở lại khởi lên pháp lành, hành sáu Ba-la-mật, không theo 

không; hoặc có thể sinh bốn việc là hoặc nghi, hoặc tà kiến, hoặc vào Niết-bàn, 

hoặc  làm  Phật.   Vì  Bát-nhã  có  sự  phân  biệt  như  vậy,  nếu  có  thể  trừ  tà  nghi, 

không  vào  Niết-bàn,  ấy  là  phương  tiện.   Có  người  nói:  Bát-nhã  ba-la-mật  có 

nhiều  lợi  ích,  tối  thắng  đối  với  kho  châu  báu  lớn.   Phật  biết  sau  khi  diệt  độ  có 

nhiều giặc oán muốn hủy hoại Bát-nhã nên ở mỗi mỗi phẩm đều phó chúc còn 

không có lỗi, huống nữa là chỉ phó chúc hai lần. 

Hỏi:  Nếu phó chúc, cớ gì ân cần, trịnh trọng như vậy? 

Ðáp:  Vì theo pháp thế tục mà dẫn đường cho chúng sinh.  Thí như chủ khách 

buôn  muốn  đi  xa  đến  nước  khác,  tuy  đem  tài  bảo  phó  chúc  cho  con  mà  riêng 

ngọc báu tốt đẹp, giá trị lớn mới ân cần phó chúc riêng, vì người con kia chưa 

biết rõ giá trị quý trọng của châu báu đẹp ấy.  Những người khác vì thấy người 

chủ khách buôn là người biết giá trị của châu báu mà ân cần phó chúc nên chắc 

chắn biết thứ đó quý, còn nếu nghe người con kia khen ngợi giá trị châu báu thời 

không tin; Phật cũng như vậy. 

*  Lại nữa, nếu giữa chúng khác và người khác mà khen ngợi Bát-nhã, phó chúc 

Bát-nhã thời người ta chê Phật tự khen ngợi tán thán pháp mình, nên sinh nghi 

mà không tin, còn đối với đệ tử phó chúc thời không có chê bai. 

Lại có người nói: Ở phẩm trên Phật nói tướng tịch diệt không có hí luận là Nhất 

thiết trí, trong đó không có pháp quyết định có thể thủ đắc, thời người ta cho là 

không quý; nay ân cần phó chúc thời biết Phật không đắm trước pháp không. 

Giữa hết thảy chúng sinh, người ái niệm Bát-nhã không ai hơn Phật.  Phật biết 

Bát-nhã có ơn sâu nên quý trọng Bát-nhã mà ân cần phó chúc. 

Có  người  nói:  Phật  muốn  hiện  trung  đạo  nên  phó  chúc.   Trước  nói  các  pháp 

không để ngăn bên chấp hữu, nay ân cần phó chúc thời phá bên chấp không; ấy 

là trung đạo.  Ðối với người cho rằng Phật có tâm tham, ưa đắm pháp ấy, thời 

Phật đã dùng các nhân duyên nói Bát-nhã ba-la-mật tướng không; đối với người 

cho  Phật  rơi  vào  đoạn  diệt  nên  Phật  ân  cần  phó  chúc.   Như  vậy  là  xa  lìa  hai 

bên. 

Hỏi:  Phật đã biết A-nan là đệ tử, cớ gì còn hỏi A-nan rằng, ông là đệ tử của Như 

Lai chăng?  Như Lai là thầy của ông chăng? 

Ðáp:   Phật có người đệ tử ác là Tu-na-lị-đa-la.  Nhờ có chút ít nhân duyên nên 

làm  đệ  tử  Phật.   Vì  muốn  ở  nơi  Phật  học  cách  bắn  cung,  Phật  không  nói  cho, 

nên liền trở lại nói với Phật rằng: Tôi chẳng phải đệ tử Phật.  Lại như Tu-thi-ma 

vì muốn trộm pháp nên làm đệ tử.  Như vậy là hạng đệ tử chỉ trên danh dự. 

Lại, ngoại đạo cho A-nan bất đắc dĩ mà ở bên Phật.  A-nan đã từng làm đệ tử 

ngoại đạo, mặc áo cỏ, cầu thần tiên, nay vì Phật là thân tộc nên tôn trọng, cung 

cấp, hầu hạ.  Do những việc như vậy nên ở giữa đại chúng Phật hỏi A-nan: Ông 

là đệ tử Như Lai chăng?  Nếu nói là chơn đệ tử thời nên theo lời dạy bảo của 

Như  Lai.   Thế  nên  A-nan  vì  muốn  khiến  người  khác  tin,  nên  đáp  lại  với  Phật. 

Phật bảo A-nan: Việc người đệ tử nên làm ông đã làm đầy đủ.  Phép của đệ tử 

là  đem  thân,  miệng,  ý  lành  mà  cung  cấp  cho  thầy.   Có  đệ  tử  tâm  tốt  mà  thân 

miệng không xứng; có đệ tử nghiệp thân miệng tốt mà tâm không xứng.  Như đệ 

tử  đem  tâm  lành,  rất  ưa  mến  thầy,  thân  miệng  tương  xứng,  không  tiếc  thân 

mạng, không ngại khó nhọc, tự bỏ tâm mình, theo lời dạy bảo của thầy, A-nan có 

đủ các việc ấy, nên Phật bảo A-nan: Nay ông hiện tại cung kính Như Lai, sau khi 

Như Lai diệt độ, hãy cung kính Bát-nhã cũng như vậy. 

Hỏi:  Bát-nhã là thầy của chư Phật, vì sao A-nan không cung kính thầy của Phật 

mà cung kính Phật? 

Ðáp:  A-nan tuy chứng đạo quả thứ nhất, song vì lậu hoặc chưa hết nên không 

biết sâu Pháp bảo như Phật đã biết.  Thế nên Phật bảo A-nan: Ông cung kính 

Bát-nhã tức là cung kính Như Lai. 

*  Lại nữa, chúng sinh thấy Phật có 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình, ánh sáng một 

trượng,  thân  kim  sắc,  nhiều  người  ái  kính,  còn  Bát-nhã  ba-la-mật  thời  vi  diệu, 

sâu  xa, không hình,  không sắc, chỉ người trí mới  biết được.   Thân Phật tướng 

tốt, người trí kẻ ngu đều thấy, đều không nhàm đủ, thế nên Phật đem thân ví dụ 

Bát-nhã.  Khi Phật ở đời có thể tự ngăn ma, vì vậy mà Phật bảo A-nan: Sau khi 

Như Lai diệt độ, hãy khéo gìn giữ Bát-nhã. 

Hỏi:  Phó chúc một lần là đủ, cớ gì đến ba lần? 

Ðáp:  Phật rất ưa mến Bát-nhã ba-la-mật, nên ba lần phó chúc. 

Hỏi:  Nếu rất ưa mến, sao giới hạn ba lần thôi? 

Ðáp:   Thường  thời  pháp  của  chư  Phật  nói  không  quá  ba.   Nếu  nói  quá  ba  mà 

không theo thời thần cầm Kim cương đánh nát.  Lại, ý của thần cầm Kim cương 

là  nếu  quá  ba  lần  không  theo,  thời  là  người  nghịch,  hãy  nên  diệt  đi.   Thế  nên 

Phật hỏi không quá ba lần. 

*  Lại nữa, nói một lần thời còn chậm, còn nói quá ba lần thời rất gấp; giống như 

người phàm phu tham trước. 

*   Lại  nữa,  tâm  người  lãnh  thọ  có  ba  hạng:  Hạng  độn  căn  phải  nói  đến  ba  lần 

mới sinh tâm thiện.  A-nan tuy là lợi căn nhưng tâm còn Thanh văn, chỉ cầu độ 

một mình, thế nên bảo ba lần.  Sở dĩ phó chúc là vì không để pháp diệt tận.  Ông 

nên giáo hóa đệ tử, đệ tử lại giáo hóa người khác, triển chuyển giáo hóa nhau; 

thí  như  một  ngọn  đèn  lại  thắp  lên  các  ngọn  đèn  khác;  ánh  sáng  triển  chuyển 

nhiều ra. 

Chớ  làm  người  tối  hậu  dứt  giống  Phật,  là  người  đời  có  con,  nếu  không  người 

thừa kế thời gọi là dứt giống, rất đáng hổ thẹn.  Phật lấy thí dụ này bảo A-nan 

rằng, ông chớ làm giống Bát-nhã tuyệt dứt ngay nơi thân ông. 

Hỏi:  Như phẩm trước thuyết minh Bát-nhã ba-la-mật, dù nói cũng không thêm, 

không nói cũng không bớt, vì tướng rốt ráo tịch diệt, nay cớ gì nói chớ để diệt 

mất?  Thí như hư không, ai diệt mất được? 

Ðáp:   Bát-nhã  ba-la-mật  tuy  tịch  diệt,  tướng  không  sinh  không  diệt,  như  hư 

không không thể hí luận; nhưng văn tự ngữ ngôn chép quyển kinh Bát-nhã ba-la-

mật, vì người khác nói, Bát-nhã trong đây là từ trong nhân mà nói quả.  Người 

phàm  phu  nghe  Bát-nhã  ba-la-mật  vi  diệu  liền  sinh  tâm  chấp  trước,  thủ  tướng 

Bát-nhã ba-la-mật, phân biệt các pháp là lành, là chẳng lành, là thế gian, là Niết-

bàn v.v... Vì phân biệt nên đối với pháp sinh tâm chấp trước, tâm chấp trước nên 

đấu tranh, đấu tranh nên gây tội nghiệp; người như vậy gọi là diệt Bát-nhã ba-la-

mật. 

Phật bảo A-nan: Ông nên như tướng Bát-nhã ba-la-mật, chớ chấp trước văn tự 

ngữ ngôn mà giáo hóa chúng sinh; ấy gọi là không làm diệt mất.  Này A-nan, tùy 

theo  bao  lâu  thời  gian  Bát-nhã  ở  đời  thời  biết  bấy  nhiêu  thời  gian  Phật  ở  đời, 

như trong kinh đây Phật nói rộng.  Phật ân cần phó chúc cho chúngsinh, ở hội 

chúng có người sinh nghi, thế nên Phật nói nhân duyên của sự phó chúc là: Hễ 

có Bát-nhã ở đời thời là Phật ở đời, vì sao?  Vì Bát-nhã ba-la-mật là mẹ của chư 

Phật.  Chư Phật lấy pháp làm thầy, mà pháp tức là Bát-nhã ba-la-mật.  Nếu thầy 

ở đời, mẹ ở đời thời không gọi là mất lợi, vì sao?  Vì lợi ích vốn tồn tại.  Vì vậy 

nên nói Bát-nhã ba-la-mật ở đời thời như Phật ở đời. 

Lại, Pháp bảo không lìa Phật bảo.  Bồ-tát có 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình không 

gọi là Phật, mà có được Pháp bảo mới gọi là Phật.  Pháp bảo tức là Bát-nhã ba-

la-mật;  như  người  theo  Phật  được  lợi  ích  cho  đến  giải  thoát  Niết-bàn.   Như 

người đối với Bát-nhã có thể tin, thực hành, cũng do pháp ba thừa mà vào Niết-

bàn;  thế  nên  nói  Bát-nhã  ở  đời  như  Phật  ở  đời  nói  Pháp  không  khác.   Này  A-

nan, nếu người nghe lãnh thọ, viết chép, giữ gìn, nên biết người ấy không rời sự 

thấy Phật, nghe Pháp, gần gũi Phật. 

Hỏi:  Người có tội nặng, ba  nghiệp bất thiện thành tựu mà  nghe, lãnh thọ,  viết 

chép, giữ gìn Bát-nhã, cớ sao người ấy được không xa lìa Phật, nghe Pháp, gần 

gũi Phật? 

Ðáp:  Việc ấy như đã đáp ở trong phẩm trước.  Người nghe Pháp có hai hạng: 

Một là hạng người chỉ nghe mà không thể tín thọ, thực hành; hai là hạng người 

nghe mà tín thọ, phụng hành.  Như đệ tử không nghe, không tín thọ, thực hành 

lời  thầy;  ấy  gọi  là  không  nghe.   Nếu  nhất  tâm  lắng  nghe,  tín  thọ,  phụng  hành, 

chán thế gian, ưa Niết-bàn, lìa Tiểu thừa, ưa thích Ðại thừa; nghe, lãnh thọ như 

vậy gọi là thật nghe; tụng, đọc cũng như vậy.  Nhớ nghĩ đúng theo như ý Phật, 

xa lìa hai bên, hành trung đạo, đúng như chỗ được nghe, thọ trì và hiểu nghĩa 

Bát-nhã,  vì  người  khác  giảng  nói,  cung  kính,  tôn  trọng,  cúng  dường,  tán  thán, 

hoa hương, lúc mới đầu còn mỏng ít, cho đến nhớ nghĩ đúng, vì người khác nói, 

tâm kia càng sâu dày, công đức càng nhiều, bền chắc, không lay động. 

Nếu  nghe  thầy  dạy,  hoặc  thấy  quyển  kinh  mà  cúng  dường  hương  hoa  là,  nếu 

người trí biết công đức của Bát-nhã mà cúng dường thời được phước đức dày, 

còn  người  không  biết  mà  cúng  dường  thời  được  phước  đức  mỏng  ít.   Phước 

đức thuần hậu là dù chuyển đổi thân cũng không lìa sự thấy Phật, nghe Pháp, 

gần gũi Phật. 

Phước đức mỏng ít là không nói rằng chuyển đổi thân, được ba phước báo, trả 

hết tội rồi lâu về sau cũng chắc chắn được làm Phật.  Trong đây Phật tổng quát 

nói  phước  đức  thuần  hậu,  mỏng  ít  dần  dần  đều  sẽ  thấy  mười  phương  Phật, 

nghe Phật nói Pháp, dần dần đủ sáu Ba-la-mật, đều được làm Phật.  Phật dùng 

Phật nhãn thấy Bát-nhã ba-la-mật có sự lợi ích lớn cho chúng sinh như vậy nên 

ân cần phó chúc. 

Hỏi:  Các đại A-la-hán ấy đã thủ chứng thật tế, không còn lo mừng, vì mừng chút 

ít còn không có, huống nữa là vui mừng lớn? 

Ðáp:   Các  đại  A-la-hán  tuy  xa  lìa  tham  dục  của  ba  cõi,  mà  vì  chưa  được  Nhất 

thiết trí nên đối với pháp sâu xa còn hồ nghi không rõ ràng.  Ðây đối với Bát-nhã 

ba-la-mật hiểu biết rõ ràng, dứt trừ nghi hoặc kia, thế nên vui mừng lớn. 

*  Lại nữa, các đại đệ tử ấy đã thủ chứng thật tế.  Thật tế tức là không, không có 

tướng, không có lượng, không có phân biệt.  Phật đối với pháp tịch diệt ấy mỗi 

mỗi phân biệt danh tự, ngữ ngôn, thí dụ, nói rộng mà cũng không phá hoại pháp 

tính,  lại  không  trái  với  thế  gian.   Các  A-la-hán  vì  chứng  được  pháp  ấy  nên  vui 

mừng lớn.  Phật khéo nói pháp tịch diệt không, vô tướng, vô lượng ấy, đại chúng 

tuy chưa sạch hết lậu hoặc, mà vì có sức tin sâu, nên cũng vui mừng lớn, nói 

rằng pháp ấy có thể dứt hết khổ sinh tử cho chúng ta, khiến được Phật đạo.  Có 

vô lượng nhân duyên như vậy nên đại chúng đều hoan hỉ. 

Hỏi:  Nếu Phật phó chúc cho A-nan Bát-nhã ba-la-mật ấy, sau khi Phật Niết-bàn, 

A-nan cùng với Ðại Ca-diếp kết tập Kinh tạng, cớ gì trong ấy không nói đến Bát-

nhã? 

Ðáp:   Vì  Ðại  thừa  sâu  xa,  khó  tin,  khó  hiểu,  khó  hành.   Lúc  Phật  ở  đời,  có  các 

Tỳ-kheo theo pháp Ðại thừa do không tin không hiểu nên từ chỗ ngồi đứng dậy 

bỏ đi, huống nữa là sau khi Phật diệt độ! Thế nên không nói. 

*  Lại nữa, ba tạng chính thức có ba mươi vạn bài kệ và chín trăm sáu mươi vạn 

lời.   Pháp  Ðại  thừa  rất  nhiều,  vô  lượng  vô  hạn,  như  phẩm  Bát-nhã  ba-la-mật 

trong đây có hai mươi hai ngàn bài kệ.  Phẩm Ðại Bát-nhã có mười ngàn bài kệ, 

ở chỗ các vua rồng, vua A-tu-la và trong các cung trời, Bát-nhã có ngàn vạn ức 

bài kệ, vì sao?  Vì chư thiên, rồng, quỷ, thần, mạng sống lâu dài, có sức biết nhớ 

mạnh.  Người đời nay thọ mạng ngắn ngủi, sức biết nhớ mỏng, tiểu phẩm Bát-

nhã còn không thể tụng đọc, huống gì nhiều?  Các đại Bồ-tát biết Bát-nhã ba-la-

mật vô lượng vô hạn, vì sao?  Vì Phật chẳng phải chỉ một thân nói Bát-nhã mà 

trong vô lượng đời hoặc biến hóa vô số thân nói Bát-nhã, nên có vô lượng. 

Lại, kinh Giải thoát không thể nghĩ nghì có mười vạn bài kệ, kinh chư Phật bổn 

khởi, kinh Mây, kinh Mây lớn, mỗi mỗi có mười vạn bài kệ.  Kinh Pháp Hoa, kinh 

Hoa thủ, kinh Ðại bi, kinh Phương tiện, kinh Vua rồng hỏi, kinh Vua A-tu-la hỏi, 

các kinh lớn ấy vô lượng vô biên, như châu báu trong biển lớn, làm sao có thể 

đưa hết vào ba tạng?  Vật nhỏ có thể ở trong vật lớn, mà vật lớn thời không thể 

ở trong vật nhỏ?  Nếu muốn hỏi thời nên hỏi rằng, vì cớ gì Tiểu thừa không ở 

trong Ðại thừa mà Ðại thừa có thể hàm chứa luôn cả Tiểu thừa?  Thế nên ông 

không nên hỏi như vậy. 

Lại nữa, có người nói: Như Ðại Ca-diếp đem các Tỳ-kheo vào trong núi Kỳ-xà-

quật kết tập ba tạng.  Sau khi Phật diệt độ, các đại Bồ-tát như Văn-thù-sư-lợi, Di-

lặc v.v... cũng đem A-nan để kết tập kinh Ðại thừa.  Lại, A-nan biết trù lượng ý 

chí nghiệp lực lớn nhỏ của chúng sinh.  Thế nên không ở giữa hàng Thanh văn 

nói pháp Ðại thừa, vì sợ nói thời lầm loạn không thành tựu được.  Phật pháp chỉ 

có một vị, đó là vị giải thoát hết khổ.  Vị giải thoát ấy có hai: Một là chỉ giải thoát 

tự thân, hai là giải thoát chung hết thảy chúng sinh.  Tuy cùng cầu một cửa giải 

thoát mà có  tự lợi  và lợi  người khác nhau, thế nên  có Ðại thừa, Tiểu thừa sai 

khác.  Vì  hai  hạng người  ấy  nên miệng  Phật  nói  ra  đều dùng  văn tự ngữ ngôn 

chia làm hai thứ.  Ba tạng là pháp Thanh văn, Ma-ha-diễn là pháp Ðại thừa. 

Lại nữa, lúc Phật ở đời không có danh từ ba tạng, chỉ có Tỳ-kheo thọ trì Tu-đa-

la, Tỳ-kheo thọ trì Tỳ-ni, Tỳ-kheo thọ trì Ma-đa-la-ca. 

Tu-đa-la là kinh trong bốn A-hàm, kinh trong Ma-ha diễn.  Tu-đa-la có hai phần: 

Một là Tu-đa-la trong bốn A-hàm, hai là kinh Ma-ha-diễn, gọi là Ðại thừa.  Tu-đa-

la vào hai phần, vừa Ðại thừa, vừa Tiểu thừa: 250 giới, như thị ngữ v.v... gọi là 

Tu-đa-la. 

Tỳ-ni là nhân Tỳ-kheo tạo tội, Phật kiết giới, dạy việc nên làm, không nên làm, 

làm việc ấy mắc tội ấy, lược nói có tám mươi bộ, cũng có hai phần: Một là Tỳ-ni 

ở  nước  Ma-tu-la,  chứa  A-ba-đà-na  bản  sinh,  có  tam  mươi  bộ;  hai  là  Tỳ-ni  ở 

nước Kế-tân, trừ bản sinh A-ba-đà-na, chỉ lấy việc thiết yếu làm mười bộ, có tám 

mươi  bộ  Tỳ-bà-sa  giải  thích.   Thế  nên  biết  kinh  Ðại  Bát-nhã  ba-la-mật  ở  trong 

Tu-đa-la kinh, vì kinh lớn và vì sự việc khác cho nên nói riêng.  Thế nên không 

tập vào trong ba tạng. 

(Hết cuốn 100 theo bản Hán) 

Chùa Từ Ðàm, dịch xong chiều 08-01-2001 

(PL. 2544 -  14.12 năm Canh Thìn) 

THÍCH THIỆN SIÊU 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 96

	Giải Thích: Phẩm Như Hóa Thứ 87

	Giải Thích: Phẩm Tát-Ðà-Ba-Luân Thứ 88





	Cuốn 97

	Cuốn 98

	Cuốn 99

	Phẩm 89

	Giải Thích: Phẩm Ðàm-Vô-Kiệt Thứ 89









	Cuốn 100

	Phẩm 90

	Giải Thích: Phẩm Chúc Lụy Thứ 90












cover_image.jpg
DaiTriDolL.uanb5
Cuon96 100





